# **.5** 20312





### KATHOPANISHAD

WITH THE

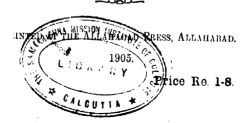
SANSKRIT TEXT, ANVAYA, VRITTI, WORD MEANING,
TRANSLATION, NOTES AND INDEX

BY

SRIS CHANDRA VASU,

Published by the Panini Office Bhuvaneshvari Asram, Bahadurganj

Allahabad:



294.1441. VPA 6 3(331)

| R.MICI   | BRARY |
|----------|-------|
| Acc No   |       |
| Class No |       |
| 10.      |       |
| f a Cert |       |
| 1 "      | J     |
| B Card.  |       |
| ed.      |       |

TO

## Mrs. ANNIE BESANT

WITH THE

MOST AFFECTIONATE REGARDS

OF

THE TRANSLATOR.

#### MANTRA 2.

## तथंह कुमारथं सन्तं दक्षिणासु नीयमानासु श्रद्धाराविवेश सीरमन्यत ॥ २॥

फ्रान्ययः—तं (निचिक्नेतसं) कुमारं स्थनं (वालमेव सक्तं), फ्रात्यिक्थी दिविषासु गोचु नीयमानासु सतीपु ऋद्वा प्राविवेश (प्राविष्ट्यती)॥ इःस्रमस्यत॥

वृत्तिः-(तंह कुमारंसन्तमिति) "तम्" निविकेतसं "कुमारं सन्तम्" बालमेवसन्तं ऋत्विग्भ्या "दक्षिणासु" "गाषु" "नीयमानासु" सतीषु "श्रद्धा" आस्तिश्यबुद्धिः पितुर्हितकाम-प्रयुक्ता "आविवेश" आविष्टवती । यद्यपि यदानतिकरंद्रव्यम् तद्विक्षणेत्यु यते । एकाचासीक्रतावानितिरिति तद्पाधिका-र्क्षिणाशब्द् एकवचनान्ततामेवलभते। स्नतएवभूनामकैकाह-त्ती । तस्य येनद्विग्रेत्यत्रकृत्स्नस्य गवाष्ट्वादेः प्रकृतस्य ाविगयस्य निवृत्तिरिति । तस्य चेनुरिति गवामिति दाश-मेकाधिकरणे स्थितम् । तथापि दक्तिणाशब्दोऽयंभृतिवचनः । च कर्मापेक्षयापि प्रवर्तते । अस्मिन् कर्मग्रीयं भूतिरिति । त्रिपेक्षयापि प्रवर्तते। अस्मिन्कर्मर्यप्रस्यपुरुष्यस्ययं भूति-ति। ततप्रच ऋत्यिग्यहुत्वापेश्वया दक्षिणाबहुत्वसम्भवाद् त्तेगास्विति बहुवचनमुपपद्यते । अतएव ऋतवे यजौदुम्बरः मवनसादक्षिका स प्रियाय संगात्राय ब्रह्मकेदेय इत्यत्र कातापत्ते ब्रह्मभागमात्रेऽपि दिश्वगाशब्दस्याययसलक्षणाः

मन्तरेश मुश्यत्वोपपत्तेस्तन्मात्रबाध इत्युक्तंदशमे । यदि ब्रह्मशक्ताद्दानं तद्विकारः स्पादित्यधिकाशो । ततप्रवक्रत्यपे-ज्ञयादिक्तश्रीकोपि ऋत्विगपेक्षयादिक्तशाभेदसम्भवाद्दिक्तशा-स्थिति बहुवयनस्य नानुपपत्तिरिति दृष्टव्यम् ।

तं tam ( नविकेतसं ) him (Nachiketas).

t ha, when.

. 6

कुनारं kumâram ( प्रयम वयमं, बालं ), a boy.

धन्तं santam ( स्थितं ) being (still)

दिवणासु dakshinâsu (दिवणायासु) when the presents. नीयमानासु nîyamânâsu (विभागेन - उपनीयमानासु, दीवमानासु

were being given to or brought (for the priests to be led.

श्रद्धा sraddhâ ( श्रास्तिकायुद्धिः ) faith, strong desire (father welfare of his father), carnestness.

च्याविवेग û-vi-ves'a (प्रविष्टवती) entered, Madhvû's readir is विवेग without आ.

e: sah, he.

भ्रवन्यत amanyata, thought, said to himself, pondered. Faith entered him, though still a boy, when the co were being given as present to the priests. He thought.

MANTRA 3.

## पीतोदका जग्धतृषा दुग्धदोहा निरिन्द्रियाः । अनन्दा नाम ते लोकास्तान् स गच्छिति ता ददत् ॥ अन्वयः —पीतेदकाः जग्यतृषाः दुग्यदेदाः निरिन्द्रियाः, या स्वंभूता । ताः श्वत्याभ्यो ददत्, अनन्दाः ते क्षेत्रकाः सन्ति नाम सन्तु तास् य यत्र गच्छित ॥

वृत्तिः - त्रद्वाप्रकारमेवद्शेयति (पौतादका इति) "पीत" इति "पीत" मुद्दकं याभिस्ता । "पौतादकाः"। "जग्धं" मिलतं "तृषां" याभिस्ताः "जग्धतृषाः"। "दुग्धोदे। हाः" जीरास्या पाभिस्ताः दुग्धदे। हाः। "निरिन्द्रियाः" अप्रजननसमर्थाः। जीर्षा निष्कताः इति यावत्। या एवं भूता गावः। "ताः" सृत्विग्भ्योद्क्षिणा बुद्ध्या "द्दत्" प्रयच्छन्। "अनन्दाः" प्रयुक्ताः ते शास्त्रसिद्धाः "लोकाः" सन्ति "नाम" खलु। 'तान् स" यजनानो "गच्छति"। एवनमन्यतित्पर्यः।

पीतोदकाः pîtodakûh (पीतं चदकं याभिः ताः 1) drunk water जम्पत्वाः jagdha-trinûh (भिवतं तृजं याभिः ताः 2) eaten hay or grass (but cannot do so now), burnt sacrificial wood or straw.

दुग्बदोद्याः dugdha-dohâh ( दुग्धोदोद्यः चीरास्थी याचा ताः 3 ) given milk- milked or abstemious.

निरिन्द्रगः nirindriyâh ( अप्रजनन समयी: जीका: 4) barren, without strength (to breed), free from passion.

प्रमन्दाः anandâh ( प्रनानन्दाः, प्रमुखाः ) Unblessed, joyless, or प्रः इति प्रग्नेति मृतेः । प्रकारसर्थवागात्मा परव्रद्वाभिधायकः ॥ प्रमन्दित प्रकारिवद्य ॥ प्र-नन्द = ब्रह्मानन्दिति प्र means " Brahma ", मन्द " joy ", " full of Brahma-bliss."

भाम Nâma, called, surely.

ते te, those (well known).

सोबाः lokâh, जन्मानि, स्थानानि, worlds, births,

तान tân, to them, to which.

सः sah ( यजमानः ), he.

चन्द्रति gachehhati, goes.

- ताः tâh them. T. S. तेश्वः यिष्येश्यः "to them". लिक्तव्यस्यप्रकान्दनः॥
- ददत् dadat (प्रयच्छन्) giving. ब्रह्मविदाां ददत् giving (them Brahma-vidya).
- 1. (पीतनेव उदकं याभिः नतु पातव्यंनन्ति) or पीतं गुरोः पादोदकं पैः ते शिष्याः, भक्तिशीकाः, who have drunk the water (of Guru's feet); devoted.
- 2. (जायनेय मधितनेव तृतं न तु आयद्यवस्ति) or मधितं तृतं येः ते स्वत्यादाराः, दुर्वाताकतादबहुयतापनाः, नद्याः तितिषायन्तो वा ॥ who have eaten straw, i.e., who have fasted and are small eaters like Darvàsâ (eater of durvá grass) i.e., humble, and of patient endurance.
- 3. (दुःयंस्व देश्वायामां न तु दिःधव्यमस्ति ) गुरोगेरियस्नतस्पराः, o' सेवकाङ्गित यावत् अद्धालवादा who have milked the cows for their Guru, i.e., performed the services of a student. Obedient.
- 4. (निर्विगिः, दुर्वेताः) इन्द्रियाचि कानक्रोधादीनि, तैः रहिताः शनदनचन्यद्वाः, संयतेन्द्रियाः ॥ without passions.
- Drunk water, eaten hay, given milk, and barren—givin (such cows to the priests)—verily joyless are those work to those he goes who gives such cows.

#### MANTRA 4.

# स होवाच पितरं तत कस्मै मान्दास्यसीति।

द्वितीयं तृतीयन्तथं होवाच मृत्यवे त्वा द्दामीति ॥ ४

ख्रम्बयः — स इ पितरं उवाच ॥ हे तत (तात) कस्मै (ऋत्विजे) प् दास्यकि ॥ द्वितीयं तृतीयं ख्रपि पर्योयं कस्मै मां दास्यकि इति उवाच ॥ पिः कुपितः तं (पुत्रं) पृश्यवे त्वा ददामि इति उवाच ॥ वृत्तिः—(सहोवाच पितरिनिति) दीयमान दिवाणावैगुग्यं मन्यमाना निविक्तेताः स्वात्मुदानेनापि पितुः क्रतुसाद्गुग्यनिच्चक्वास्तिकाग्रेसरः "पितरमुपगम्यावाच"।तत। "हेतात"
"कस्मै" ऋत्विजेदक्षिणाणं "मां दास्यसीति"। सएव
मुक्तेनापि पित्रा उपेध्यमाणोऽपि द्वितीयं वृतीयमपि पर्याग्यं
कस्मै मां दास्यसीत्युवाच। बहुनिर्वध्यमानः पिता कुपित
स्तं पुत्रं मृत्यवेददामीत्युक्तवान्।

- sa, he (Nachiketâ thinking that "the imperfection in the sacrifice of my father should not be allowed to pass unamended by me his son, even if it cost me my life.")
- इ ha (किल) verily

उवाच uvâcha, said (having approached.)

पितरम् pitaram, father.

तत tata (तात ) O Father! O dear father!

करणे kasmai, to whom (to what priest, as a dakshinâ-fee)

पाम् mâm, me.

दास्यवि dâsyasi, wilt thou give (for by giving me away thou shalt fulfil thy vow of giving every thing.)

The iti, thus. (The father having heard this kept quiet, did not heed him.)

द्वितीयं dvitîyam, ( स्वं मकारेख द्वितीयवारं ) a second time (Nachiketâ, repeated the question twice.)

तृतीयं tritîyam, (तृतीयवारं घोषाच ) a third time (father keeping silent, he said again.)

तं tam, him (i.e. to the son, the father being angry.) र ha. (जावर्षे ) Behold! Hâ!

च्याच uvâcha, said.

हृत्यवे mrityave, (यनाय वैवस्वताय) to Mrityu the son of Vivasvat.

tvâ, (त्वां) thee.

ददानि dadâmi, I give (Madhva's reading is ददानि let me give).

इति iti, thus. (Namely the father said "Be thou dead "

He said to his father then: "O father! to what (priest) wilt thou give me." Twice and thrice, (he asked this question). The father said to him "To Death I give thee."

#### MANTRA 5.

## बहूनामेनि प्रथमो बहूनामेनि मध्यमः। किछं स्विद्यमस्य कर्त्तव्यं यन्मयाद्य करिष्यति ॥ ५ ॥

क्षण्ययः — ( पुत्रः संशोकः पितरं उवाच ) बहुनां एनि प्रयमः, बहुनां एनि मध्यमः ॥ किं स्विद् यमस्य कर्त्तव्यं यत् नया प्रदा करिष्यति ॥

वृत्तिः-एवमुक्तीपि पुत्रः विगतसाध्वसग्रीकः पितरमुवाच (बहुनामेमीति) सर्वेषांमृत्युसद्नगन्तृतां पुरतः मध्येवा-गच्छानि । नतुपश्वात् । मृत्युसद्नगमनेन कीपि मम विचार इति भावः । किंतहींत्यत्राह (किंस्विद्यमस्येति) मृत्युर्यद्-द्यमयाकि चिति । तत्तादृशंदत्रस्यकर्त्तद्यं किंवा । पूर्वकाम-स्यमृत्यामादूशेन बालिशेन किं प्रयाजनं स्यात्। येन ऋ-

## त्विग्भ्य इव तस्मै मद्र्पेणं सफ्छंस्यात्। अत्रत्वत्वानुशोचा-मीतिभावः।

नक्षनां Bahûnâm, (विष्याचां, पुत्राचां, or बुख्यवृत्तिमनां मरिष्य-माखानान् मध्ये)॥ Among many (pupils, or sons or persons of best conduct.) Persons of best conduct are those who serve their elders, unasked, whenever an opportunity of service arises. Or among the many who will die or are dying, I being the first, go to Yama.

रिन emi ( गच्छामि ) I go,

प्रयमः prathamah, first.

बहुनां bahûnâm, ( मध्यमानां, मध्यमनृत्तिभात्रां शिष्यादीनां ) of many (belonging to the middling class; sons, pupils &c. who serve when asked to do so).

एनि emi (गण्डामि) I go.

भवा madhyamah, middle. हुनानां भवे among many who are dead, I being the middle go to Yama. R. I go either in the front rank or in the middle of those who are going to the Yama's abode, but not the last, for many will still follow me: why should, grieve about it; when death is inevitable to all.

चित्र kim, what both together mean "Or, चित्र svid, (वा) else both together mean "Or, on the other hand."

यमस्य Yamasya, of Yama.

कर्तव्यं kartavyam, ( मरोजनं ) to be done, object, necessity R What does Yama want with a stripling like me, that I am to go to him to-day: Yama is above all desires and so I can be of no use

to him, and so my father will get no merit by giving me to Yama, as he would have got had he given me to some priest. Therefore do I grieve, not because I die, but that my death will be of no avail to my father.

यद yat, which.

चया mayâ, ( दसेन ) by me, (being given to Yama).

भदा adya, today.

karishyati, he will do. (There is, as a matter of fact, nothing which I can do, by my going to Yama; but if thou still biddest me to go; I go willingly, without any grief, being sustained by the following consideration. R. The father hearing these words of his son, began to repent of his hasty words. To him thus grieving, the son said):—

(The son accepting the curse of his father said to him.)

Among many I go as first, among many I go as middle. What object has Yama, which through me, will be accomplish to-day.

#### MANTRA 6.

## स्रनुपश्य यथा पूर्वे प्रतिपश्य तथा परे । सस्यमिव मर्स्यः पच्यते सस्यमिवाजायते पुनः ॥ ६ ॥

स्नण्डयः — पूर्वे यया श्विताः, तान् अनुष्य तथा च अपरे (तिष्टन्ति ) तान प्रतिषय ( अन्धीश्य ) तथा वर्षितव्यं। मत्येः धस्यस्य पण्यते एस्यस्य पुनः स्नासायते ॥ वृत्तः—साध्वसरीषावेशहीनमीदृशपुत्र वाक्यं त्रुत्वा क्रीधावेशान्ययामृत्यवे त्वां द्दामीत्युक्तम् । नेदृशं पुत्रं मृत्यवे दातु मृत्यहं इति पश्वात्तप्तहः द्यं पितरमा लेक्योवाच (अनुपश्येति) पूर्वे । पितामहाद्या यथा मृषावादं विनै वस्थिताः। यथाचायरे साथवे। द्यापितिष्ठन्ति । तानन्वीध्य तथा वर्तितव्यमितिभावः (सस्यमिवेति) मर्त्यः सस्यमिवा स्पेनापिकालेन जीर्यति । जीर्थाश्चमृत्वा सस्यमिवपुनराज्ञायते । एवननित्येजीवलाके किं मृषाकर्णेन । पालय सत्यम् । प्रोषय मां मृत्यव इतिभावः ।

- व्यव anu (क्रमेक, पितृपितामहाः क्रमेकपृताः स्वयमं मस्य-वयनादीस्थिताः) back, (towards the by-gone fathers and grand-fathers, who stood firm on their duty of telling truth &c.)
- प्रय pas'ya ( घासोचय, निवासय) look, ponder, thin's deeply.
- यदा yatha (थेन प्रकारेक ) how, in what way.
- पूर्व pûrve (श्रितिकात्ताः पितृपितामहादयः पूर्वे यया हताः तान् दृष्ट्वा the prior ones (who have gone before; the fathers and grand fathers &c) M. Having seen those who have died before me.
- मति prati, forward.
- पञ्च pas'ya, look (तया परे च मिरच्यन्ति ति प्रतिपश्च क्षेत्रं दिस्वा एव वर्ष एकि ) Looking also to the fact that others also must die. I go to Yama without any sorrow.

तथा tathâ, how.

क्षपरे apare ( वर्तभागः चापवः ) others (good men who are alive.)

बस्यं sasyam, corn. (This illustration shows that death is ordained for all).

इव iva, like.

मर्थः martyah ( भनुष्यः ) the mortal, the man.

पच्यते pachyate ( कीची च्रियते ) ripens, decays and dies or becomes cooked, becomes mature, fitted.

मस्यम् इव sasyam iva, like corn. Or "as (one's) merit." R. In a short time, he decays.

आजायते क्षेत्रेश्वरं (जाविभेयति) springs up, appears (Madhva reads जायते without जा.)

ya: punah, again (as birth and death is the fate of all creatures, I feel no grief by being given to Death—to one where I must have gone some day)

Having looked behind those who have gone before (how firm they stood on truth,) so also having looked round (those) others (who are now living, how they also never renounced truth, thou shouldst follow their example.) The mortal (man) decays like corn, and is born again like corn.

#### MANTRA 7.

## वैश्वानरः प्रविशत्यतिथिक्रोस्तको गृहान् । तस्यैतार्थशान्तिं कुर्व्वन्ति हर वैवस्वतादकम् ॥ ९ ॥

শ্বন্ধন:—वैश्वानरः ( इव ) জतियिः ब्राह्मकः चन् गृहान् प्रविग्रति । तस्य ( শ্বনিঃ ) कर्ता ग्राम्तं कुर्वम्ति ( चन्तः ) ॥ हे वैवस्तत तदकं हर ( श्वाहर ).

वृत्तिः - एवमुक्ताप्रेषितः प्रोषितस्य मृत्योद्वारि तिस्रोरा त्रीरनम्मनुवास । ततः प्रोष्ट्यागतं यमं द्वार्थास यृद्धा ऊषुः (वैश्वानरः प्रविशतीति) साज्ञाद्ग्रिरेवातिषित्रां स्थासः सम् गृहं प्रविशति । तस्याग्नेरेतां पाद्यासनदानादि लक्षणां शान्तिं कुर्वन्ति सन्तः । तद्पचारेणदग्धा माभूमेति । अतः हे वैवस्वत । निषकेतसेपाद्यार्थमुद्कंहर । आहरेत्यर्थः ।

वैश्वानरः vais'vânarah ( अग्निरिव ) Fire (like fire.)

प्रविश्वति pravis'ati, enters.

खतिथि: atithih, a guest.

ब्राह्मजः brâhmanah, ( ब्रह्मचानी ) a Brâhmana (a knower

of Brahman.)

यहाद grihân, in the houses दहन इब (as if burning the houses, purifying the houses, see next verse.)

तस्य tasya ( दाइं ग्रमयन्त इव ) of that (burning).

etâm, this (offering of water for the feet, seat, &c.)

शान्तिं s'ântim, peace (or quenching )

कुर्वन्ति kurvanti, they do.

इर hara (आइर) bring fetch, take.

वैवस्वत vaivasvata, O Vaivasvata.

उदकम् udakam (निवक्षेतसे पाद्मार्थम् ) water (for washing the feet of Nachiketas.)

(Then Nachiketas went to Yama. Yama had gone to another place and was not at home. The wife of Yama, offered welcome and pujá to the guest. But Nachiketas said "The host not being at home I cannot accept these

at your hand." Nachiketas thus remained for three days without food. When Yama returned, his wife said to him. R. Nachiketas did not enter the Palace of Yama, but remained at his gate; the above is addressed by the gate-keepers to Yama when he returned.)

'Like fire a Brahmin guest enters the house. The (wise) quench (lit. make this quenching) it thus (by peace-offerings). Fetch water O Vaivasvat.

MANTRA 8.

स्नाशाप्रतीचे सङ्गतथं सूनृताज् चेष्टापूर्ते पुत्रपशूथंश्च सद्वान्। एतद् वृङ्क्षे पुरुषस्याल्पनेधने। यस्यानस्नन् वसति ब्राह्मणो गृहे॥ ॥

प्रस्थयः—यस्य प्रत्यमेशवः गृहे अनग्रन् ब्राह्मणः वस्ति, तस्य श्राग्रा, प्रतीके, संगतं, सुतृतां, इष्टा-पूर्ते, पुत्र-पशून् च सर्वान् शतद् वृक्ते ॥

वृत्तिः - अकरणेप्रत्यवायं च द्रश्यन्तिस्म । (आशा प्रतीक्ते इति) "यस्या" "प्रमेधसः" अस्पप्रक्षस्य पुरुषस्य गृहे "अनम्रन्" असुष्रजानः अतिथिवंसति । तस्याशा प्रतीक्ते काम संकर्णा। यद्वा अनुत्यत्वयस्तु विषयेच्या आशा। उत्यन्वस्तु प्राप्तीच्या प्रतीक्ता "संगतम्" "सत्संगनं" "सूनृतां" सत्य-प्रियवार्ष । इष्टापूर्ते इष्टं यागादि पूर्तं सातादि पुत्रान् पशूंश्च एतत् स्रनशन कृपं पापं "वृङ्क्ते" वर्जयित, नाश-

## यतीत्यर्थः । वृजीवर्जने । रुधादित्वात् स्नम् । व्रजवनदृत्य-स्माद्धातार्वादादित्वाच्चपौलुक् ।

श्राया क्षेड'वे ( जनिकतिमाण्येष्टार्थमार्थना) hopes ( माप्तवस्तुविषये ज्ञा-स्राया )

मतीचे pratikshe (निर्धातमाध्यायमतीचर्च) expectations. (ध्वमास वस्तविषयेच्या).

संगतं samgatam (परयंगमं तत्त्रंपागजं कलं) possessions (प्रत्यंगतिं) friends.

म्थुतां sunritam (प्रिया वाक् तत्र निमित्तंत्र) righteousness, (जनकर्तृक साधुवातां) good opinion of men.

T cha, and.

eছামুর্ন ishṭâparte (ishṭam partam. The lengthening of the vowel আ of ishṭa into আ ishṭâ is by Pânini VI. 3 137. Ishṭa বন্ধন, ব্যামন, pūrtam আন্দোলনভাৱাহি,) ( fruit of) religious sacrifices (viz Deva-loka; fruits of his) public charities (or secular liberality viz. Pitriloka.)

प्रत-पश्च putra-pasun. Sons and cattle.

cha and.

सर्वान् sarvan, all.

सतद् etad, this ( अनगनक्ष्यं पापं ) the sin of fasting.

पृष्ठ्ले vrinkte (from वृती वजने श्लक्ष विकरणं, वर्जयति, विनागयति ) destroys, deprives.

पुरवस्य puroshasya, of the person.

भ्रत्य नेथवः alpa medhasah (भ्रत्यबुद्धेः, भ्रत्यवश्चस्य) of small understanding, foolish.

पस्य yasya ( यस्य पृष्टे ) whose (house).

भनसम् anas'nan (भ्रमुण्डामः) without eating food or without experiencing.

वर्षात vasati, dwells.

uruu: Branmanah A Brahmin.

grihe, in the house.

In the house of what man of small understanding, a Brahmin dwells fasting, this (sin of non-feeding him) takes away all his hopes and expectations, good possessions and righteousness, the fruits of religious and charitable deeds, and sons and cattle.

#### MANTRA 9.

## तिस्त्रोरात्रीर्यदवात्सीगृहि मे

उनक्षन् ब्रह्मनतिथिनेमस्यः।

## नमस्तेऽस्तु ब्रह्मन् स्वस्तिमेऽस्तु

तस्मात्प्रति त्रीन् वरान् वृशीष्व ॥ ए॥

न्नवयः — मे गृहे यत् ( यस्माद्देतोः ) हे ब्रह्मन् नमस्यः ज्ञतियः त्वं तिस्त्रो रात्रीः ज्ञवाश्वीः, नमः ते ज्ञस्तु, स्वस्ति मे ज्ञस्तु, तस्माद्वेतोः, त्वीन् वरान् प्रति ( उद्यस्य ) वृत्तीच्य ॥

वृत्तिः - एवंवृद्धे क्को मृत्युः निषक्षेतसमुवाच (तिस्रोरा-त्रीर्यद्वात्सीरिति) मेगृहे यस्माद् हेताहे ब्रह्मन मस्काराहो ऽतिथिस्त्वं तिस्रोरात्रीरभुष्टजान एव अवात्सीरित्यर्थः (नमस्ते इति) स्पष्टोर्थः (तस्मादिति) तस्माद्धेतामेह यंख्यस्ति येषास्मादित्येवमर्थं त्रीन् वरान् प्रति। उद्दिश्य दृषीष्व

## प्रार्थय तर्व लिप्साभावेऽपि मद्नुग्रहार्यमनशनरात्रिसमसं-स्याकान त्रीन वरान वृगीर्वित्यर्थः।

fam: tisrah. three.

राजी: râtrîh (दिन तयं) nights, three days.

यत् yat ( यस्मात् ) as, because.

भवारतीः or त् avâtsîh or t ( उपितवान श्राव, वासच् श्रकारीत्) thou hast dwelt.

Trihe, in house.

में me ( मम ) my.

अनश्नम् anas'nan ( अभुंजानः सन् ) not eating.

ब्रह्म Brahman ( हे ब्रह्मन् ) O Brahmana !

खतिणि: atithih ( सन् ) a guest.

नमस्यः namasyah (नमस्काराईः, नमन योग्यः) venerable, worthy of salutation, honorable.

ममः namah, salutation, hail,

ते te ( तभ्यं ) to thee.

प्रस्त astu (भवत ) let be.

Brahman ! O Brahmana !

स्विक्त svasti (भन्नं, महत्तं, an indeclinable ), prosperity, welfare.

में me ( मध्यं ) to me.

भरत astu, let be.

तस्त्राद tasmât, therefore (because you dwelt without food three nights, and so I became guilty) or tasmat prati तस्य मतीकाराच "in order to remedy the evil effect of that."

prati, for each (night); or ( salarcia ) in order to remedy.

all trin, three.

वरान् varân, boons (श्वभिमेताई विशेषात् ). वृद्योदव vrinîshva (प्रार्थेयस्य, द्वांपनस्य, स्वीकुर ) ask, elect, choose, take for thyself.

Because in my house, O Brahmana! thou an honorable guest hast dwelt for three nights (without food), therefore let there be salutation to thee and peace to me; therefore three boons, one for each night, ask.

MANTRA 10.

शान्तसङ्कल्पः सुमना यथा स्याद् वीतमन्युगैतिमो माभि मृत्यो । त्वत्प्रमृष्टं माभिवदेत् प्रतीत

मुष्ट मामिषद्त् प्रतात एतत्त्रयागां प्रथमं वरं वृगो ॥ १०॥

प्रश्वयः — हे हृत्ये। ग्रान्तसंकल्पः सुमनाः वीतमन्युः गीतमः यथा नां प्रभि ( प्रति ) स्यात्; त्यत् प्रसृष्टं मा प्रभि ( मां प्रति ) प्रतीतः सन् वदेत्, स्तद् प्रयासां प्रथमं वर्षे पृणे ॥

वृत्तिः—एवं प्रार्थिता निषक्तेतास्त्वाह (शान्तसंकर्प इति) हे मृत्या मत्पुत्रो यमं प्राप्य किंकरिष्यतीति मद्विषय-षिन्तारहितः प्रसम्मनाः। मामि मांप्रति मम पिता गौ-तमः वीतरोषश्च यथास्यादित्यर्थः। किंच (त्वत्प्रसृष्टमिति) त्वया गृहाय प्रेषितं मा अभि मां प्रति प्रतीतः, यथापूर्वं प्रीतः सन्वदेत्। यद्वाअभिवदेत्, भ्राशिषं प्रयुक्त्यात्। अभि-बद्तिनाभिवाद्यत इतिस्यृतिषु अभिवदनस्य भ्राशीर्वादे-प्रयोगात् (एतदिति) स्पष्टोर्थः॥ श्री के बार्य । इंकेस्प । इंकेस्प विश्व का प्रति or प्रविश्व के बार्य का प्रति or प्रविश्व के बार्य का प्रति or प्रविश्व के बार्य का प्रति का o anxiety as regards me, i.e., my father should be free from anxiety on my account—not troubled with the thought "how is my son faring in Yama's abode"; free from doubts (regarding my fate).

सुननाः sumanah (प्रसन्नमनाः, घोभनपनस्तः) good-hearted, kind, pleased in mind.

war yathâ, so, as that.

स्थाद syât, he may be.

बीत-मन्युः vîta-manyuh (विगत रोयः, ज्ञपगतः क्रोपः) free from anger.

गीतनः Gautamah ( मन पिता ) Gautama (my father).

णा अभि mâ abhi ( मां प्रति ) towards me.

मृत्ये। mrityo ( हेम्ल्ये। ) O Death!

त्वर-मद्दर्ध tvat-prasrishtam (त्वया विनिर्मुक्तं प्रेषितंग्रहंपति, or त्वयाभेषितं) by thee discharged or permitted or sent back or dismissed (towards home).

मा må (मामृ) me.

श्वभिवदेत् abhi-vadet (श्वाधिषं प्रगुङ्खात्) bless (me), greet.
[or चा श्रमि⇒चां प्रति towards me, बदेत् he may speak, as one who recovered his memory].

मतीतः pratitah (मस्यभिषानवान्, लश्यस्पृतिः) assured in mind, remembering, assured of (soul-identity not think ing that the corpse has been obsessed by some elemental, and thus may not shun me, as people

ordinarily do in cases of persons recovering from death) R. वस पूर्व मीद: "with the old affection".

रतत् etat ( प्रयोजनं) this. or ( रतं)

सवायां trayânâm, of the three.

मयनं prathamam, first ( आदां )

ा वरं varam, boon.

वृते vrine ( प्रार्थियं ) I ask or choose.

O Death! so that my father Gautama be calm of thought, pleased in mind, 'free from anger towards me, and that he may greet me with old affection, when sent back by thee, this is the first of the boon I ask.

MANTRA 11.

यथा पुरस्ताद्भविता प्रतीत श्रीद्दालिकरारुणिर्नेत्प्रसृष्टः ।

मुख् रात्रीः शयिता वीतमन्युस्

त्वां दृहशिवान्मृत्युमुखात्प्रमुक्तम् ॥ ११ ॥

अभ्ययः — यया पुरस्तात् प्रतीतः भविता श्रीदास्तिः श्राविषः भत् प्रसृष्टः गतमन्युः (सन् उत्तरा अपि राशीन) सुसंययिता (सुसनिद्रां प्राप्स्यति,) कृत्युनुसात् प्रमुक्तं त्यां दर्शिवान् सन् ॥

वृत्तिः — एवमुक्तोसृत्युः प्रत्युवाच (यथापुरस्तादिति) यथापूर्वं त्विय इष्टो भविता। उद्दालक एव औद्दालिकः। अरुषस्यापत्यमारुषीः द्व्यामुख्यायकीवा उद्दालकस्यापत्यं। अरुष्यस्यगात्रापत्यमितिवार्थः। मत्प्रमृष्टः, मद्नुकातः, मद्नुरुद्दीतः सन्। मद्नुग्रहादित्यर्थः। (सुस्तिति) त्वियगत

मन्युः सन् उत्तरा श्रिपरात्रीन्सुक्षंशयिता । लुट् । सुक्षनिद्वां-प्राप्स्यतीतियावत्॥ दर्शिवान् द्रृष्टवान् सिक्तत्यर्थः। क्ससन्तीयं गब्दः । द्वेशेश्वेतिवक्तव्यमिति क्सोरिट् । क्षन्दसा द्विवंचना-भावः । मत्प्रसृष्टमिति द्वितीयान्तपाठेप्रेषितं त्वामिति योजना ॥

चचा yathâ, as.

पुरस्तात् purastât (प्रवेष, or ग्रामान्तरात् भ्रागतः) before M. or a person coming back from sojourning in another city (पुर:-city.)

भविता bhavitâ (भविष्यति) will be.

प्रतीतः pratitah (प्रतीतवान् वन्, पिताप्रस्वभिषातः) assured or recognised. R. with old affection.

भोहालकिः Auddâlakih ( उदालकस्य अपरवं or उदालक स्व ) the son of Uddâlaka; or Uddâlaka.

आवशिः Arunih ( अववस्य अपस्य or अववायाः ) the son of Aruna or Arunâ (mother). Son of two fathers, according to Sankara. The son of the father called Uddâlaka and the mother called Arunâ, according to Madhva. R. Of the clan or Gotra of Aruna.

नत्-महरः mat-prasrishtah ( भवजुपदात्, नवा अनुवातः or चत्-मेथितः नवात्) through my favor, or (when you will be) sent back by me.

इषं sukham (भवा पनाः) peacefully, with tranquil mind.

राती: ratrih, nights.

श्रविता sayitâ (स्वप्ता, श्रवामीनविता)



बोत-मण्युः vîta-manyuh, free from anger

cai tvâm, thee.

बहर्षिकान् dadrinivan (ह्रद्वान् ) R reads दर्शिवान्, seeing,

having seen.

इन्दु-दुवात् mrityu-mukhât ( इन्दु गोवरात्, वनदुवात् ) from the mouth ( or proximity) of Death.

ग्युक्तं pra-muktam, freed fully.

As he was pleased with thee before, so with old affection Auddalaki Aruni will be (inclined towards thee). Through my favor, he will have pleasant sleep in (future) nights, free from anger towards thee, seeing thee freed from the mouth of death.

(You) being dismissed by me, will be recognised (by your father), as (a person returning home) from another city. The son of Uddâlaka will be free from anger, having seen thee freed fully from the jaws of death.

MANTRA 12.

स्वर्गे लेकि न भयं किञ्चनास्ति न तत्र त्वं न जरया बिभेति। उभे तीत्वांऽशनायापिपासे शोकातिगो मेाद्ते स्वर्गलोके ॥१२॥

खन्तयः — स्वर्गे लोके किंचन भयं नास्ति, हे हृत्यो यम्न त्वं न प्रभवश्वि । न जरवा विभेति ॥ उमे खन्नावा-पिपाचे तीर्त्वा, शोकातियः स्वर्ग-लोके चोहते ॥

वृत्तिः - निषकेता वरं द्वितीयं प्रार्थयते (स्वर्गेलोक इत्या-दिनामन्त्रद्वयेन) अत्रस्वर्गशब्दो मेाक्षस्थानपरः । यथाचैत- त्त्रभोत्तरत्रवस्यते । हे मृत्यो त्वं तत्र न प्रभवित । जरायुक्तः सन् न बिभेति । जराता न बिभेति । तत्र वर्तमानः पुरुष इति येषः॥ ( उमेइति ) अश्रनाया बुभुक्षा । अत्रापि स्वर्गशब्दी-मेतकस्थानपरः ।

स्वर्गे svarge (M. स्वर्गग्रह्मित भगवङ्गोके R. अत्र स्वर्ग ग्रह्मो की च-स्वानपरः ) In the heaven (the loka of Vishnu) R. Svarga is equivalent to Moksha here.

with loke, world

▼ na, not

भवं bhayam, fear (from disease &c.)

किंचन kin chana (किंचिदिष M. किंमिष) not the least,

च्रस्ति asti, is

तत्र tatra, there (the Heaven-World)

रवं tvam (चरवो, M. त्वंच वर्गास, विश्वकस्त्रम् ) Thou (O Death, art not there because thou being the Teacher art on another plane.) R. प्रभविष thou dost not rule there.

₹ na, not.

were jaraya, by decay or on account of old age.

विभेति bibheti, is afraid (M. तक्कोबनतः ) i.e., the inhabitant thereof.

चमे ubhe, both.

तीरवेर tîrtvâ ( श्रातकाच ) crossing over, leaving behind.

भवनाया-चित्राची asnâyâ-pipâse, hunger and thirst.

योकातिगः sokâtigah ( योकं स्रतीस्य गच्छति, M. योकानतिकान्तस्यन् ) out of the reach of sorrow, being above sorrow, free from mental pain.

भोदते modate (इच्चति, M. जुलमजुमदति ) rejoices, experiences pleasure.

ह्याँ-सोबे svarga-loke (दिन्हें M. पुग्वित्तरावरार्यो) in the heaven world. (The repetition of the word "heaven-world," is either for the sake of showing honor to it; or to point out that this svarga-loka is not the Vishnu-loka, but the popular well-known swarga-loka, which lasts for a Manvantara).

In Heaven-world there is no fear. O Death, thou art not there and decay does not frighten. Crossing over both hunger and thirst, the sorrow-transcended rejoices in Heavenworld.

#### MANTRA 13.

## स त्वमग्निथं स्वर्ग्यमध्येषि मृत्या प्रबृहि तथं श्रदृधानाय मञ्चम् ।

स्वर्गलाका श्रमृतत्वं भजनत एतद्द्वितीयेन वृक्षे वरेण ॥ १३ ॥

्रजन्मयः — हे ब्रुरेगे स त्वं स्वर्णे खिन्नं ख्रण्येष, तं नद्धां ब्रह्मानाय प्रवृह्यि; स्वालोकाः (परमपदप्राप्ताः) अवृतत्वं भवन्ते । स्तह् द्वितीयेन वरेख वृत्ते ॥

वृत्तिः—( सत्विमिति ) पुराशादिप्रसिद्धसार्वश्चयत्वं स्वर्ग-प्रयोगजनमन्निं जानासि। स्वर्गोदिभ्यो यद्वक्तव्य शति प्रयो-जनमित्यर्थेयत् । स्विश्वलक्षपाग्नेः स्वर्गप्रयोजनकत्वंच उपासनाद्वारेति उत्तरत्रस्फुटम् । श्रद्धधानाय=मोक्षश्रद्धा- वते । स्वर्गलोकीन तव किं सिध्यतीत्यत्राह, (स्वर्ग क्रोका इति ) स्वर्गालोकीयोगं ते । परमपदं प्राप्ता इत्यर्थः । परंज्योतिक पसंपद्य स्वेनक पेकाभिनिष्णदांत इति "देश-विशेषविशिष्ट ब्रह्मप्राप्तियूत्रंकत्वात्स्वक पाविभावलक्षणभाज-पि हिद्दा सृतत्वस्येतिभावः" (एतदिति ) स्पष्टम् ॥

ৰ sa, he ( মৰিদ্ৰ:। ৰ tvam, thou ( पृश्य: ) } i. e, your honour.

भागी agnim (M. अधिनानकां करि) Fire: the God Hari under the designation of Agni.

स्वर्थे svargyam (स्वर्गलोकस्य प्राप्तिचाघनंभूतं, M. स्वर्ग-चाघनं) that leads to heaven, which is the means of attaining heaven. R. स्वर्ग प्रवेश्वनं that whose purpose is Heaven. The affix य is added by the Vârtika to Panini V. I. 111.

ष्ठाप्रदेखि adhyeshi (समर्थि, ज्ञानाचि) thou rememberest, knowest.

ष्टरवेर mrityo ( हे स्रवेर ) O Death !

प्र-ब्रहि pra-brûhi ( कवय ) tell, fully speak.

तं tam, that or this (the Fire on the altar which is called Hari.)

बहुषानाच sraddadhânâya ( बहावते ) to the faith-ful. R. To me who desires moksha.

mahyam ( व्याधिने ) to me (who desires heaven.
M. Not merely because it leads to heaven, that
this Fire-sacrifice should be learnt; but because it further leads to Mukti also, as follows).

स्वनंत्रोकाः swarga-lokûh (स्वर्गे कोके। येवां ते परंपदमाहाः ) the heaven-world-dwellers. M. Those who live for one Manvantara in the Svarga world, and obtain afterwards Mukti there) R. Those who have reached the highest state and have attained the form of Highest Luminousity—the true form of Self.

आश्वतत्वं amritatvam (आगरवतां, देवत्वं, M. दुक्तिं) immortality, Deva-hood, Mukti or liberation: R. The state preliminary to Brahm-attainment, the state of having the same form as Vishnu.

भजंते bhajante ( प्राप्नविन्त ) reach, attain.

| एतद् etad, ( अग्नि विदान, एतं ) this (science of Fire.)
वित्तीयेन dvitîyena, (M. द्वित्तीये ) by the second, or second

वृते vrine ( कार्येये ) I choose, I ask.

ata varena (M. ( at ) by the boon.

O Death! thou verily knowest the Heavenly Fire; teach that to me who have faith. The dwellers of Heaven work enjoy immortality. This through the second boon I choose.

MANTRA 14.

प्रते ब्रवीनि तदु मे निबोध स्वर्ग्यमन्त्रिचिकेतः प्रजानन्।

अनन्तलोकाप्तिमयो प्रतिष्ठां

विद्धित्वमेतिकहितं गुहायाम् ॥ १४ ॥

फ्राम्बयः—से प्रज्ञवीनि, तद् उ ने (जन उपरेशात्) निर्वोध ॥ हे निविके स्वर्थे क्षत्रिं प्रजानन् (त्वं) क्षनन्तलोकाप्तिं खयः प्रतिष्टां (सभस्य) ॥ एतं ग्रहा निवितं त्वं विद्धि ॥

वृत्तिः — एवमुक्तो सत्युराह (प्रतेव्रवीमीति) प्रार्धितव तुभ्यं प्रव्रवीमि । व्यवहिताश्चेति व्यवहितप्रयागः । म वपदेशाज्जानी होत्ययंः । ज्ञानस्य फलं दर्शयति । (स्वर्यम-ग्निनित ) अनन्तस्य विद्योलोकस्तत्प्राप्तिम् । तद्विद्योः परनंपद्गित्युत्तरत्रवद्यमास्तत्वात् । अयो तत्प्राप्त्यमन्तरं-प्रतिष्ठां अपुनराष्ट्रतिं च लभत इति श्रेषः । तद् ज्ञानस्येदृश-सानध्यं क्यं सम्भवतीति मन्यमानं प्रत्याह (विद्वीति ) ब्रस्तोपासनाङ्गतया एतद् ज्ञानस्य मेश्वहेतुत्वलक्षसमितस्य-ह्रपं गुहायां निहितमन्ये न जानन्ति । त्वं ज्ञामीहीतिभावः । यद्वा ज्ञानार्थस्य विधेलाभार्यकत्व सम्भवात् । अग्निं प्रजानं स्त्वम् । अनन्तलोकाप्तिंप्रतिष्ठां लभस्वत्युक्ते हेतुहेतुमद्भावः सिद्वी भवति । प्रजानन् । लक्षस्यहेत्वोरिति शतृप्रत्ययः ॥

- प्रम pra, (an upasarga, qualifying ब्रवीनि Placed out of context as a Vaidika form).
- ते te ( तुभ्यं ) to thee.
- क्रवीमि bravîmi ( प्रवस्थि ) I tell : explain.
  - तद् tad, that.
    - उ. u, ( यत् ) which (M. एव ) alone (thou hast asked)
  - में me, ( मनवचना M. मत् सकागात ) from me or from my (words).
- निवीध (बुध्यस्य स्काग्रननाः सन् M. जानीदि) understand (with concentrated mind), know, learn.
- स्वर्गम् svargyam, (स्वर्गायदितं, स्वर्गनाथमं ) heavenly, leading to heaven.
- श्राप्ति agnim (M. चित्रस्यं अग्निनानकं इति ) Agni, or the God Hari.
- निवसेतः Nachiketah (दे निवसेतम्) O Nachiketa!

Thou knowing (this, fire, wilt, reach endles worlds).

वानत नोबाहिं ananta-lokaptim, (स्वानीक्षेत्रकाशिक्षांहिवाधने M. जनतर विकानोक्षकाहित् आहिवाधने ) the means for the attainment of the un-ending world or the Heaven-world or the world of Vishnu. Lit Infinite world-attainment.

श्रवो atho, (श्रवि, M. किंच) also, moreover. R. afte reaching the Heaven-world.

प्रतिश्वाच pratishthâm, ( आवयं अपती विराह्ण्येच तनश्चि, M चर्वलोक्प्रतिष्ठाहेतुं ) support (of worlds in the form of Virât); the cause of the maintenance of al worlds. R. अपुनरावृत्तिं च लक्षते Non-return t Samsâra: fixity.

विद्धि viddhi, ( जानीहि ) know.

त्वम् tvam, thou

रतं etam, this (fire)

निहितं nihitam'(स्थितं M. नितरां स्थितं ) placed, completel placed, M. M. hidden.

गुद्दावां guhâyâm, (विदुवां दुद्दी M. चर्चमाचिद्दवगुद्दावां) ii the cavity, in the Buddhi of the Wise, in th cavity of the heart of all creatures. M. M. i darkness.

I tell thee, that verily from me learn thou. O Nachike tah knowing this Heavenly Fire, which leads to the eterns world, (get thou) then fixity. Know thou it to be placed in the cavity.

#### MANTRA 15.

## लोकादिमग्निन्तमुवाच तस्मै यादष्टका यावतीर्वा यथा वा ।

स चापि तत्प्रत्यवद्द् यथोक्त-मयास्य मृत्युः पुनरैवाह तृष्टः ॥ १५ ॥

अन्वयः — तं लोकादिं अग्निं तस्मै उवाच ॥ याः इष्टकाः यावतीः वा यथा वा च अपि तत् यथोक्रम् प्रत्यवदत् ॥ अय् अस्य (शिष्यस्य ग्रइणकामध्येदश्रेनेन ) लुष्टः (चन्) ष्टरग्रः पुनर् एव आह्म ॥

वृत्तिः—अनन्तरं श्रुतिवाक्यं (स्रोकादिमन्तिति)
तेकस्यादिं हेतुं स्वर्ग्यमितियावत्। तमन्तिमुवाच। यक्षक्षणा
ष्टकाश्चेतव्याः। यत्सङ्ख्याकाः। येन प्रकारेण चेतव्याः।
त्सर्वमुक्तवानित्यर्थः। यावतीरिति। पूर्वसवर्णश्र्षान्दसः।
सचापीति) सच नचिकेताः तत्। श्रुतं सर्वं तथैवानूदितानित्यर्थः (अधास्येति) शिष्यस्यग्रहणसामर्थ्यद्शंनेन
ग्तुष्टः सन् सृत्युः पुनरप्युक्तवान्॥

कोकादि lokâdim ( कोकाणाच् आदि प्रयम्परीरित्वाद् M. सर्वजोका नाम आदिच् कारचासूत) the world beginning, MM the beginning of all the worlds (because of its being the fast embodied), or the beginning of all worlds, as being their cause, R. The cause of the worlds.

with agnim. The fire or Havi.

तम् tam (मक्तं निवित्तवा मार्थितं M. वितित्यं आ मिनवव दरि) that (fire about which Nachiketa had questioned) or Hari who is in the heart and called Agni.

चवाच uvâcha ( उक्तवान् मृत्युः ) he (Yama) said.

तस्मे tasmai ( निषक्ति ) to him (Nachiketa).

पा: Yâh, what. 20312\_

चप्रकाः ishṭakāh ( चेतव्याः स्वरूपेच M. देवताः ) bricks (to be put in forming the altar); M. or Devatas (to be invoked).

बाबती: Yûvatîh ( चंद्याया M. बावत् चंद्याकाः ) how many (in number: i. e., 360.)

ur va or, and

यबाबा Yathâ vâ ( चीवतेऽग्नियंत्र मकारेच M. वाह्नवरिताचवा ) and how (they are to be placed) or how (much they should be in quantity).

sa, He (Nachiketas)

r cha, and

wafer api, also

तत tat, that (which was told by Yama).

प्रत्यवदत् praty-avadat (प्रत्यवेन भवदत् मरयुद्धारितवान् M. भवदत् मरयुद्धारितवान् M.

यकोक्सच Yatha-uktam (वनेन) as it had been told (to him by Yama)

खब atha ( तस्य प्रश्युचारचेन M. खनुवादानन्तरं ) then (because of his aptness in repeating it, or after the repetition).

ष्मस asya ( विचेतवः ) (pleased) with him (Nachiketas)

Tig: mrityuh ( w: ) The Death or Yama

punar eva aha, again then said (in order to give another boon over and above the three.)

हरः tushțah, M. ( चंद्रसः ) pleased.

He told him that Universe-cause Fire, what bricks, and how muny, and how. He also, repeated that as told. Then Death being pleased with him again said (to him).

MANTRA 16.

# तमब्रवीत्प्रीयमाको महात्मा वरन्तवेहाद्य द्दामि भूयः।

तवैव नाम्ना भविताऽयमग्निः

सृङ्काञ्चेमामनेकरूपाङ् गृहासः॥ १६॥

अन्वयः — मीयमाणः महात्मा ( पृत्युः ) तं ( निविध्नंतसं ) आव्ववीत् । भूयः व्य ( तुभ्यं ) वरं अदा वृद्ध दृदानि । तय स्य नाञ्चा अयं अग्निः ( मिसदृद्धाः ) भविता । इनास् अनेकस्पास् सृङ्कास् गृहाणः ॥

वृत्तिः—(तमब्रवीदिति) सन्तुष्य महामना सृत्युः नचि-केतसमब्रवीत् । पुनश्चतुर्ये वरं ददानि । प्रयच्छामीति । किं तत् । तत्राह (तवैवेति) मयोष्यमानाऽग्निस्तवैवनाम्ना-नाचिकेत इति प्रसिद्धी भविता । विवित्रां सृद्धां शब्दव तींरत्र-गालां स्वीकुर्वित्यर्थः । तम् tam ( निवसेतर्थ ) to him (Nachiketas.)

चन्नेत् abravît, (he) said.

- प्रीयनावः prîyamânah ( प्रीतिनतुष्यम् M. प्रीतिनात् धर् राजुष्य )
  pleased, M. M. being satisfied (at finding him
  an apt pupil) R. Being satisfied.
- ्र नदात्ता Mahâtmâ (अयुद्रद्वाद्धः M. नदाननाः ) the Great Souled, M. M. the generous : the highminded.
  - बरं varam ( चतुर्थे ) a (fourth) boon. M. स्रवाहन्यं
  - तव tava ( तुभ्यं ) to thee.
  - इइ iha (मीतिनिमित्तं M. चितिविषये) here (because I am pleased with thee) or here (relating to the Fire altar).
  - भादा adya ( इदानीं ) today, now.
  - ददानि dadâmi (प्रयच्छानि ) I give R. ददानि "Let me give."
    - भूबः bhûyah ( पुनः ) another (other than the three.)
    - तव tava ( नविकेतनः ) thy (Nachiketa)
    - एव eva, alone.
  - नाञ्चा nâmnâ (श्रमियानेन M. नाचिकेताब्रिरिस्वेयंक्ष्णेक) by name (known or called after thy name, as Nachiketâgni).
  - সৰিকা bhavitâ (সৰিআৰি) will be (famous) or M. সৰৱ let it be.
  - अवस् ayam, this (whose bricks &c. have been detailed above.)
  - श्रद्धिः agnih, ( इष्ट्रबंचितस्पोऽद्धिः ) fire.

## MANTRA 17

arinkam (see and seed and, M. account) garland, tinkling jewelled neck-lace : chain or material and asserted (this honoured) Path (the Path of karma)

w cha, and

war imam, this,

स्रवेशकाप्य anekurûpâm ( विशिष्ठां M. यह कपा स्वयंत्रवीं ) of many colours, wonderful, variegated. M. golden. Multi-form.

भुदाच grihana (स्वीद्भार) take, accept.

Being pleased, the high-minded Death spoke to him:—
"Let me give thee here another boon to-day. By thy name alone this fire will be (known among men.) Accept this multiform Path (of Karma.")

MANTRA 17.

विका विकेत स्त्रितिरेत्य सन्धं

त्रिक्रमं कृतरति जनमञ्जूता अस्य गन्नन्देय गीडंग विदित्वा

निचारधेनाथं शानितमत्यन्तनेति ॥ १९ ॥

खन्तयः - सिराधिकेनः प्रिकर्नकृत् विभिः राज्यम् यस्य कम्पष्टस्य तरित । सम्बद्धं देवं बुँद्धम् विवित्ता बुमाम् निकास्य स्रत्यम्यं सान्ति कृति ॥

वृक्तिः-पुनरिष (त्रिकाचिकेत एति) त्रिकाचिकेतः ।
स्यंवावयः पवत दृत्याद्यनुवाकत्रयाध्याया । त्रिकर्मकृत्ः
जन्नाध्ययन्त्रानकृत्, पाक्षयज्ञहविर्यक्षसामयञ्चकृत् ॥
विकान त्रिर्मृष्ठितैरग्तिः। सन्धियरमारमापासनेनसम्ब-

नेवायत इत्यमिनेकाच्यात् । एवनिवक्ययंगन्तः । त्रयायानिव वैवनिति सूत्रेभाव्ये ॥ त्रिभिरेत्यसन्धिनिति निर्दिष्टनंगीभूतं परमात्मोपासनमाइ (ब्रह्मय मिति) अयंगन्तः । विशेषकाच्ये-तिसूत्रभाव्ये । ब्रह्मजः जीवः ब्रह्मयोजातत्वात्, ब्रह्मजद्यं= जीवन्नं, तंदेवगीद्यं विदित्वा जीवात्मानमुपासकं ब्रह्मात्म-कत्वेना वगम्येत्यर्थः । इति विवृतम् । देवशब्दस्य परमात्म-वाचितया जीवपरयोद्यक्तेया सम्भवात् । स्वत्रदेवशब्दस्य परमात्मात्मकत्व पर्यन्तार्थं इति भाव्याभिमायः ॥ निचाय्य ब्रह्मात्मकं स्वात्मानं सान्नात्कृत्य । इमाम् । त्रिकर्मकृत्त-रतीतिपूर्वमन्त्रनिर्देष्टां संसारक्षपानर्थशान्तिमेतीत्पर्यः ॥

तिवानिकोतः Tri-nâchiketah (त्रिकृत्वो नाचिकोतोऽग्निविवोवन क or तर् विवानस्तदध्ययनस्त दनुष्टानवान् ॥ M. निवकेतवोयं नानिकोतः ॥ "नाचिकोतवः" वृद्धित व्यान्यः । स्रोगाचिकोतः । स्रिवारानुष्टित नाचिकेतामाग्निवकेतः । स्रिवारानुष्टित नाचिकेतामाग्निवकतः । प्रिवारानुष्टित नाचिकेतामाग्निववनः प्रवान् ) He who has performed thrice the Nachiketas fire-sacrifice; or he who is its thrice master—i. e., who knows, who studies and whe practises this sacrifice. M. The proper grammatical from is Nachiketasah; the elision of the sacrifice is a Vedic irregularity. He who has thrice performed this fire-sacrifice.

শেষা tribnih ( সানুবিলাখার M. बेरे: ) with the thre (father, mother and teacher), or M. with th three (Vedas) or the Vedas, Rik, Yajush an

Saman, or the Vedas, the Smritis and the Shish-tachara. (the gustoms of the good men) and also the three proofs i. e., Direct Perception, Inference and Revelation. R. With the three Fires.

सस्य ( प्राप्य ) having obtained.

Sandhim ( संघान, संबन्ध, नात्रादि अञ्चासने यसावद् माध्य M. वेदलयाचित्रहोवर्तते, वेदलयाक्रमार्गेष भनवन तत्यादिक्षं सानम्) union, (the Eternal Triad) relationship i.e., he who has been properly taught and brought up by his father, mother and teacher: M. He who follows the three Vedas and knows the three Principles (God, the Jiva, and the Matter) as taught in the three Vedas.

ति कर्मकृत् tri-karma-krit ( इ.जा.च्यानदामाणं कर्त M. यह दानतपः कर्ता) three-duty-done. M. i. e., who has performed the three duties i. e., sacrifice, study (or austerity) and alm sigving R. who has performed the three sacrifices called Paka yajna, Havir yajna and Soma yajna.

तरित turati (श्रातिकानित M. मुक्तोभवित passes over, crosses over—becomes free from ; MM over comes.

बन्द इस्तु Janma mrityû, birth and death.

রয়েবর Brahma-ja-jnam ( রয়েবা বিংব্যন্দীস্ লাল: = রয়েরঃ ॥
রয়েবর অধী বল্ল রয়েবঃ ॥ বলির M. রয় = বলৈঃ ॥
নল অ্রবার্ রয়েবঃ = বিষ্টুঃ ॥ লাগানি বলি হঃ = বলৈঃ )
the Brahmâ—born and omniscient. The Allknowing child of Hiranygarbha. M. The
Veda-revealed-all-knower i.e. the omniscient
Vishnu. M.M. Fire which knows (or makes us

# CATHA

know) all that is born of Brahman. R. Brahma born is the Jiva. He who knows or rules the Brahma-born is Ishvara.

देवं devam ( कोतनासू सानाविश्वयवनं M. जीवादिश्वविधिष्टं God (because he illumines all, knows all, c because he sports in all, the whole universe whose play ground), divine. R. The suprem self, the God.

रिकास (रहार) worshipped, praised (by Bral må &c.) M. M. venerable. R. should be adore

পিৰিবলা viditvâ ( ভাজর: M. ভাজানুহৰ) having know (through scriptures) or directly realised. M.I learnt. R. Having known that the jivatu is the worshipper and the God the worshippe

निवास nichayya (हुब्द्वा च क्रास्त्रसंदिन M. विवास) | Having realised, discriminated, having see (as identical with one's self); having reflecte over. M.M. understood. G. T. seven hundre and twenty is the number of ishtakas in a yed during the morning and evening sacrific One should meditate thus "I am that Fire we shipped daily, morning and evening." R. Ha ing realised his self as part of Brahm, or indwe of Brahm, or animated by Him.

समाच imam ( स्वज्ञक्कि मन्द्रचा, बुक्तिन्यानगात्तवा सामात् इ M. बेदादि दक्का प्रवेशित्वसम्बद्धम्यसम्बद्धाः ) this (realis in one's Buddhi; realised through the medit tion in Buddhi;) or M. this (taught in the ved &c.) wild station ( weeks) peace.

बांबर्ग atyantam ( बांबर्गन ) M.M. everlasting, extreme. वित eti ( प्राप्नोति ) goes to, attains, obtains (the status of a Virāj by uniting knowledge (jnāna) with karma).

The performer of three Nachiketas sacrifice, the perforer of three karmas, having attained union with the three, osses over birth and death. Having (more over) known hat) the Ishwara should be worshipped (by the jiva), beuse He rules (this jiva) the child of Brahma, and having alised (his self as part of Brahm) he attains this extreme sace.

#### MANTRA 18.

त्रिणाविकेतस्त्रयमेतद्विदित्या य एवं विद्वाश्विष्ठिष्ठ तुते नाविकेतम् । स सृत्युपाशान् पुरतः प्रकोद्य शीकातिनी मादते स्वयंत्रोके ॥ १८ ॥

्षान्ययः —यः जिनाजिक्षेतः विद्वान् सतद् त्रयं विदित्वा स्वं नाचिक्षेतं चित्रहे, पुरतः सृतपुषायान् प्रकोदा योकातियः स्वर्गलोक्षेत्रोदते ॥

वृत्तिः—(त्रिया चिक्केत इति) त्रिया विकेतः उक्तार्थः।
गनेतद्विदित्वा । ब्रह्म जल्लंदेव मीद्यमितिमन्त्र निर्दिष्टं प्रस्वकृषं तदात्मकस्वात्मस्वकृषं। त्रिभिरेत्य सन्धिमिति दि हारिन स्वकृषं च विदित्वा गुक्रपदेशेन शास्त्रतीवा एवं विद्वान्। एतादृशार्षत्रयानुसन्धानपूर्वकं नाचिकेत-गनं यदिवन्ते। सः सत्युपाशान् । रागद्वेषादिलक्षकान पुरतः शरीरपातात्पूर्वमेवप्रबद्धि तिरस्कृत्य । जीवद्दशा-पामेवरागादिरद्दितः सक्तियर्थः (शीकातिगामेदतेः स्वर्ग-लोके इति ) पूर्वमेवल्यास्यातम् ॥

वृत्तिः — यः एतां चितिं ब्रह्मात्मभूतां विदित्वा ब्रह्मात्मकस्यस्वक्रपतयाः नुसन्धायनाचिकेतमिनं चिनुते । स एव
ब्रह्मात्मकस्वात्मानु सन्धानशालीसन् अपुनर्भवहेतुभूतं यद्भगवदुपासनम् । तदनुतिष्ठति । तत्तरचान्नीभगवदात्मकस्वात्मानुसन्धानपूर्वक्रमेव वयनम् । त्रिभिरत्यसन्धिं त्रिकर्मकृत्तरतिजनममृत्यू इति पूर्वमन्त्रभगवदुपासनद्वारामाज्ञसाधनतया निर्दिष्टत्वात् । नान्यदिति भावः । अयच मंत्रः
कृष्वित्कार्येषुनदृष्टः । कैश्चिद्व्याकृतस्य । अपापि भा
चार्योदिभिरेव व्यास्यात्तत्वाक्रप्रत्वेषश्चा कार्यो ॥

निवाबितेष् Trinachiketas. The Tri-Nachiketa M M H who knows the three Nachiketa fires ( M. निवा वादिकेतामिवद्गतिष्य ) He who has thrice performe the Nachiketa fire-sacrifice.

> स्वाच trayam ( ययोक्तं या इष्ट्रका यावतीयां यथा या M. या इष्ट्रव इस्पादिनोक्तं विश्वचिद्ववादेवता इष्ट्रकार्यव्या इष्ट्रवापरिका चर्च वर्ष ) the three (the bricks, their numbe and arrangement. M. the nature of Devata their number, and attribute.) R. The thre i.e. the essential nature of Brahm; the esentia nature of one's Self; and the Heavenly Fire.

eas etad, this.

- being thught by a Guru or through scriptures.)
  - w yah : who.
  - रव evam ( बालक्षेक M. बालक्षेत्र ) thus ('by identifying the Fire with the Self') or ( by knowing it thus) R. with the above three-fold knowledge of God, Jiva and Fire.

विद्वाच् vidvar, the wise.

- regar chinute ( দিবর্মার ) accomplishes M.M. piles up.
  দাৰিকার
  nachiketam. The Nachiketa dhyana (or mode
  of contemplation) (M. who makes the Firealtar in the shape of a falcon, tortoise &c. with
  the bricks).
  - ₹ sa, he.
- इत्युपायाम् mrityu-pâsûn ( खपमे जवाय-राय द्वेषादि सदकात् M. यनपायाम् ) the death-ropes (or lassoos). M.M. chains of death (in the shape of sin, ignorance, attraction and repulsiou).
  - प्रतः puratah, ( चन्नाः, प्रवंभेदवरीरपातात् M. प्रस्थितात् ) from before, first, before the falling off of the body or the passions &c.; placed in front (or in the heart).
  - प्रवोक्तः pranodyah, ( अवहाय M. प्रहुत्त, विरस्त ) thrown off, . shaken off.
- कोबारियः sokatigah (चानवेदुंग्येवेचितः M. बोबान् बरिकान्तः) passed over sorrow M.M. beyond the reach of grief. See verse 12.
  - बोदवे modate ( दुलं बनुभवति ) rejoices.

with avarga-loke ( strict, factorise and strict M. vic with ) in the Embon-world (the world of Viraj or Hari),

That wise Three fold-performer of Nachiketas sacrifice, who having known these three, thus raises the Nachiketas fire, he having thrown off the toils of death, lurking in the heart, sorrow—transcended rejoices in the Heaven-world.

#### MANTRA 19.

एव ते श्वितं विकेतः स्वर्थीयन वृत्तीया द्वितीयेन वरेषः । एतमन्ति तवैव प्रवस्यन्ति जनासस्तृतीयं वरक्षिकेती वृत्तीच्य ॥ १९ ॥

भाग्ययः—(दे) नविक्रेतः! ते एकास्वर्धः श्रीप्तः ( उपित्यः ) यं द्वितीयेन वरेक समृतीया ॥ सनातः ( जनाः ) तव एव नातां वतं श्रीप्तं प्रवच्यन्ति नविक्रेतः! तृतीयम् वरं भृतीयत ॥

वृत्तिः—( एवतेऽग्निकंधिकेतः स्वर्ग्यः ) ठपदिष्ट इतिशेषः ( यमवृत्तीवाद्वितीयेनवरेता ) स्पष्टीर्थः । किंच ( एतमन्ति-निति ) जनास्तत्रैवनामा एतमग्नि प्रवश्यन्तीत्यर्थः । ( वृतीवनित्यादि ) स्पष्टीर्थः ।

ve: ashah, this.

हैं (te ( हुंब्से) to thee M.M. thy. ( M. क्वित इति बोर्च्य " Has been said "—should be supplied.

wife: aguih ( wt: ) fire (other boon.)

विश्वेतः Nachiketah (के विश्वेतः) O Nachiketah!

स्थर्णः Svargyah (स्ववेदायनं ) heavenly, means of reach ing avarga.

www.gam ( with ) which (fire.)

बाहुबीका avrinithible ( मार्चितकान् कवि M. बुक्काम् कवि ) thou didst ask or choose.

द्विशीयें dvitiyena (M. द्विशीयं) by the second.

varena ( M. at ) gift, boon.

var etam, this,

वारिष् agnim, fire.

सद tava, thy ( स्वत्यंवधिवनेव ) i.e. by thy name alone.

eva, only.

प्रवस्त्रांच pravakshyanti (प्रवदिष्यांचा) will call or M.M.

सनायः janåsah (सनाः, जास् वधरतुष्) people. This is an archaic form of plural.

तृतीयं tritlyam; third.

बरं varam, boon.

विवेतः nachiketáh, O Nachiketah.

युक्तीच्य vrinîhshva, ask. Choose.

O Nachiketas! to thee this Heavenly Fire has been aught, which thou didst ask by thy second boon. The cople will call this Fire by thy name alone. O Nachiketas sk the third boon.

#### MANTRA 20.

येयम्प्रेते विविक्तित्वा मनुष्येऽस्तीत्येके नायमस्तीति विक्रे एतद्विद्यामनुशिष्टस्त्वयाऽहं वराणामेष वरस्त्र-ं

प्राप्तकः प्रिक्षेणपुरुके वा इवस्थिविविधावा वस्ते प्रस्ति इति, वसे व न प्रावस् शिक्ष देवि ( क्षांशिक्ष ); स्ववा इन्द्रविद्याः वतत् विद्याद् ( विवासीवास ); शिक्षाद् स्वतः कृतियः वशः व वृत्तिः - प्रकृतमनुसरामः निष्किता आहं (येयंत्रैत इति अरावराचरग्रहकादित्यधिकरके इसं मन्त्रं प्रस्तुत्येत्यंहि भगवताभाष्यकृता । अत्रपरमपुरुषाधं ऋष्वस्माप्राप्तिसक्तरं नोक्ष याचात्भ्यविक्षानायतदुपायभूत परमात्मीपासनपरा वर्रात्मतत्विक्षानया अयं प्रसः क्रियते । एवं च येयं प्रेत इति न शरीरमात्रवियोगाभिप्रायम् । अपितु सर्वेषम्धविनि मोक्षाभिप्रायम् ।

या पृक्ष ( वर्षसाचारका ) that which (well-known) स्यम् ivam, this

मेते prete ( इते नमुखे ; M. इत्युष्ये मुक्ते च नमुखे ) abou the dead M. The wise say that the Gorrules even the "dead" i. e., the men who have become fully liberated; the unwise say the "liberated" are not under God's control. R Going off, departing, i. e., the falling off of all bondages, i. e., in the state of Moksha about the liberated.

विविधित्या vichikitsâ ( चंचयः M, सन्देशः ) doubt. Enquiry.

भनुष्ये manushye, among men ( मुक्ते च भनुष्ये ) abou (the liberated) men. "Man" includes al living beings.

Atma, beyond the body, the senses, the Mana and the Buddhi—(above the physical, astral mental and Buddhiq planes). M. Some wis one say that there is a God who rules an

criticals the souls of the dead persons and of those who are liberated.

विषय विकास na ayam asti iti cha eke " and it is not" (sa)) कि प्रकास करें। There is no such separate entity as the Atma besides the above four. M.
That Ged is not the ruler of souls.

वतद् etad. This (doubt or knowledge) M. (विवि-विश्वाविषयं, पृत पुक्कविषये: ग्रेरक्कवर्षं) M. This subject of doubt regarding the director of the dead and liberated souls.

विद्याच vidyam (विज्ञानीयाच्)—I may know

अनुधिन्दः anusishtah ( चापितः M. तपादेन्दम् पन् ) taught, informed, instructed.

स्वया tvayâ, by thee.

www aham, I.

waranam, among the boons.

eshah, this (boon, this teaching or instruction about the dead and liberated.)

बरः varah, boon. Madhva's reading is बृतं "chosen." वतीयः tritivah ( अवधिकः ) third.

There is this doubt, when a man dies, some say that the soul exists, others that it does not. May I know this being taught by thee. Among the boons this is the third.

M. Over the dead and the (liberated) men, some say that there is (a God who controls); others say that He is not. (Therefore) this doubt (has arisen in my mind). May I know this being taught by thee: of the boons, this is the third.

B. There is this doubt regarding (the condition of the) man in moksha, some say there is (still an Individual self or form or centre in Moksha) other say it is not. May I learn, being taught by thee, this (true nature of Moksha). Of the booms this is the third.

#### MANTRA 21.

देवैरमापि विविकित्सितं पुरा न हि सुविश्वेयमसुरेव थर्मः । अन्यं वरं निविकेती वृत्तीच्य मा मापरात्सीरति मा स्त्रीनम् ॥ २१॥

क्षान्यया—कास देवैः अस्पि पुरा विविक्तिस्वतं, दिन सुविद्येषं, स्वः घर्षः अक्षुः। (दे) नविद्येतः कार्यं वरं तृषीण्यं ॥ मा ना उपरोत्त्वीः। मा (मां) स्व अतिद्वतः॥

वृत्ति एवं मुक्तस्य क्रपं पृष्टो सुत्यु क्रपदिश्यमानार्षस्य क्रांतिग्रह नत्यापारं प्राप्तुनप्रभवते नथ्येपत्याशवेनोपदेष्टव्य-निति नत्वाह (देवरत्रापीति) बहुद्शिं भिरिप देवैरस्नि-न्मुक्तात्मस्य क्रपेविचिकित्सितम् । संशयतम् । (नहीति) क्रात्नतत्वं ननुज्ञाननितिसूक्तोषमंः । समान्यता धर्मण्वदु-क्रांतः । तत्राप्ययंदुक्तोन इति भावः (क्रन्यंस्तिति) स्पष्टीऽषेः (नांमापरोत्सीरिति) नामा इति निवेधेवीपसीयां द्विवंचनम् । उपरोधं नाकार्षाः । एवं नामतिस्यु जमुङ्च ।

- Devail. By the Gods ( ৰয়ুৰ্ছি লিঃ ) by the sages who look into the far.
- atra ( वंदास्तिन सरहति सात कृत प्रकारियके ) here (with regard to this matter, the subject of thy ques



tion). R same Begarding the form of the liberated self or Mukti.

wfw api, also.

ब्बिक्सिं vichikitsitam (चंदिक M. वंदिक्क ) doubtful, undecided.

प्रत pura (प्रते) before.

w na, not

दि hi, verily or ( यसः ) because.

सुबेरम् sujneyam or एवं यः ( हुर्दु वेशं मुतनपि माझतेनीः सुसीन चेयः) well-understood or easily understood.

অন্তঃ anuh ( ত্ৰন: M. অঅ্ক অন্সার:) atomic, subtle.
unmanifested nature.

esha, this (relating to Atma)

पर्मः dharmah ( M पारमत्वाद् पर्मः = मनवान् ) nature, or Lord (because he upholds or is Dharaka-of all, therefore He is called Dharma).

भावां anyam (अर्थोदन्यसर्थं मेतिनयानकीपदेशवरात् भावाः) other

varam, boon.

परिवेदाः nachiketas, O Nachiketas

युकी व्य varnishva, choose,

ma (wi) me R. The two we both denote negation in a strong and double form, do not press ie. do not press, do not press.

wr 'ma, not.

क्षरोश्ही: apparotsih ( क्षरोचं ना बार्की: ) (do not) press (as the oreditor presses the debtor to discharge the promise). will ati, an upasagga to be connected with ww

चा må ( चां प्रक्ति ).to me not: M.

चय srija or खति-चन्न ( विजुञ्ज वर्ग वरं ) let go (this boot

सन्ध् enam (वरं) this boon. According to Madhva the phrase आति &c. is the reply of Nachiketas. He explains चातिस्थितं mâtisrijaivam = वर्ष (वह प्रकारेव thus (in the above mentioned method) चा अतिस् ( अतिस्थानं चरिस्यानं चा कार्योः ) do not resile or g back (on thy promise O Death).

About this by the Devas, even of ore there was a doubt; because it is not easy of understanding. This nature is subtle. O Nachiketas! ask another boon, do not presure; let go to me this (boon).

M. This (question) was left undecided even by th gods of old, tecause it is not of easy comprehension. Thi God is subtle (of unmanifested nature). O Nachiketas ask any other boon. Do not press me. Free me from thi (pledge of answering thee.)

#### MANTRA 22.

देवैरत्रापि विजिकित्सितं किल त्वज्य मृत्यो यक सुवि क्रीयमात्य । वक्ता चास्य त्वादूगन्यो न सभ्यो नान्ये वरस्तुस्य एतस्य कप्रिचत् ॥ २२ ॥

जानायः—( नानिकेताः स्वान ) । सृथ्यो ! साम जिल्ल निवृत्तं पुरा देवैः स्वि विविकित्तितं, यत् रवं च न सुविधियच् स्नात्म ( कवयक्ति ) सुस्य (तस्यस्य ) वस्त च स्वाहुक् (स्वत्यहुषः ) स्नायः न सम्यः, ( स्नारः ) इतस्यतुस्यः स्नायः कवित् वर व ( स्वित स्ति नन्ये ) ॥ वृत्तिः स्वनुक्तिः विश्वेकाः, साइ (विवेरताधिविचिकि-त्वतं किलेति) स्पष्टीः स्वं (त्वंचेति) त्वं चस्त्यान नृक्षे-। निति यदारमस्वक्रपमुक्तवान् । (वक्ति) त्वादूक् त्वादूश त्यर्थः अन्यतस्पष्टम् ।

devaih, by the Gods

um atra, in this (matter)

आपि api, even

विविक्तिस्वर्त vichikitisitam, doubtful or had doubted

বিষয় kila, verily. (I hear from Thee O Death that
Devas had even doubted about it)

ei tvam, thou.

T cha, and.

कृत्यो mrityo O Death

यत् yat ( बस्नात् ) because

a na, not.

सुचेव sujneyam, well-understood.

atha ( क्यास्तः M. वर्षेष ) sayest. S, I hear from thee that Devas even doubted as regards this, and because thou O Death also sayest that the truth about self is not well-understood, therefore I ask it from thee. M. Do not try to resile from thy promise. Why ! Because, O Death! thou even sayest that Devas doubted it and it is not well understood, therefore &c.)

rer vaktå, speaker

e cha, and

लाइच tvådrik ( लात तुंचा ) like Thee.

क्षा - anyah ( परिषय ) another.

na. not

48

तम्यः labhyah ( अविध्यमाचोऽपि ) to be found (even a search among the learned)

न क्रम्यः na anyah, not any other.

T: varah, boon.

हुन्यः tulyah ( चहुणः ) equal, like

etasya, of this

what so ever

(Nachiketa said) O Death ! about this certainly of the Devas even were in doubt and thou also sayest that i not easy of understanding; of this truth, a speaker like t no other can be obtained, therefore, like this there is no ot boon.

#### MANTAR 23.

शतायुषः पुत्रपीत्रान् वशीष्य बहून् पशून् इस्तिहि। मध्यान् । भूमेर्महदायतमं वृशीष्य स्वयन्त्र जीव शर यावदिष्यसि ॥ २३ ॥

खन्मपः — (यमः जवाव ) शतायुषः पुत्रशीक्षाम् तृत्वीवनः, (तवा ) बहुत् र इस्ति दिरस्य खद्याम् भूमेः भद्द् स्थायतमं तृषीव्य, स्वयंव ( व्यपि ) शायत् श ( वर्षीव वीवितुष् ) इच्छवि, तावत् स्थायः

दत्तिः - एवं नचिकेतरीको सुत्युर्विषयस्यदुर्शिननत नच्येन त्यस्यतीतिनिधितत्य सत्यंपिसहस्यसम्बद्धे विषया विकारित एतावृशंमुकात्म तत्वं नीपदेशाईनितिनत्वा मुखार्यामुक्त्यमं प्रलोभयकुवाच । (शतायुम इति) स्पष्टी-वं: (भूमेरिति) एषिठ्याः विस्तीर्वमायतमं नवडलं राज्यं बीव्व । अथवा भूमेः संबन्धिमहदायतमं विवित्रशाला स्वादादियुक्तंम्बं स्वीव्व (स्वयंत्रेति) यावद्वयां वि

वतानुवः sátāyushah ( यतं वर्षाचरापूषि वेवां तान् M. वतनापूषि) centegenarian, or hundred lives er years.

प्रय-चीत्राष् putra-pautran, sons and grand-sons.

effer vrinishva, choose.

बह्र bahûn, many.

pasûn, cattle.

The hasti, elephants.

hiranyam, gold. Hasti-hiranyam is a compound Dvandva-ekavad-bhâva.

बकार asvân, horses.

जुनेः bhûmeh ( पृथिकाः ) of earth.

भदद् mahat (विस्तीचे ) wide, very broad.

अध्यक्षताक्षत ( आवय M. अतिविक्तीचेनूसक्य ) piece, or abode or pertion, or नवस्त राज्य circle of empire R. a mighty empire, or a glorious palace.

estes vrinishva, choose.

सर्व svayam, thyself.

sha, and.

are jive ( at the area with are impanie live (shore area saradah ( area area allega ) as long as reale jehehhasi, thou wishest (to live).

(Yama said) choose sons and grandsons living for a hundred years; many animals, horses, elephants and gold. Choose wide empire of earth and live thou thyself as man autumns as thou desirest.

#### MANTRA 24.

एतत्तुल्यं यदि नन्य दे वरं वृत्तीच्य वित्तं चिर्जीिः बाह्य। महाभूनी निविदेशस्त्वमेधि कामानान्त्वा काममा बरोनि ॥ २४ ॥

जानायः — वदि रतसुत्वस् वरं नत्वते दृतीश्व । विसं विस्तीयिकां स । नां स्रोतः ! नदाभूनी त्यं रिष । त्या सामानास् काममानं सरोमि ।

वृत्ति—(एतसुरुयमिति) वक्तेन वरेण सदूशमन्यर्मा वरं मन्यते चेत्। तद्यि वृषीच्य। प्रभूतं हिरवयरतादिकं वि जीवनं चेत्यर्थः। एषि भव। राजेतिशेषः। प्रस्तेलीवमध् नपुरवैकवचनम्। कामानाम्। काम्यनानामामण्यरः प्रभृति विषयाद्याम्। कामभाजं कानः कानना । तां विषयतः मजतीति कामभाक् तम्। काम्यनामाण्यरः प्रभृतीनार्मा काननाविषयं करोनीत्यर्थः।

वतद् etat ( वतेन वधीपविद्वेतं ) this (to these as n ention above).

(un-to the been saked by thee, or equal to those mentioned above).

will yadi, if.

manyase, thou thinkest.

varam, a boon (any other boon).

vrinishva. choose (that also).

विश्वं vittam, wealth ( मञ्जूबं दिरदवरजादि ) large quantity of gold, gems &co.

वरबोविकां व chira-jîvikâm cha (विरबोवनदेतुं) and the means of living long.

भवाञ्चनी mahâ-bhûmau ( भदरवां भूजी राजा M. पुरुवभूजी ) (king) in a mighty land M. (born, in a sacred land.

मिक्कितः Nachiketah O Nachiketas !

tvam, thou.

ethi (wa or M. wwe) be (Imperative of mu to be). Be thou (born or a king) in a big (or) sacred land. Or the word "ethi" may be derived from wu to increase and then, who would mean wise 'increase'. That is 'be thou prosperous in a sacred land'; another reading according to M. is were unit a Then the meaning would be "Be thou mighty in the land."

कायानां kamanam ( विकास माञ्चयाकां च M. कायामानामा वर्षे ) of desires (divine and human), amongst those who are wished for.

mi tva (mi) then

enjoyer: sharing in desires, worthy of having objects of desire. M. a sharer amongst those who are desired ie. One of the "adored" or "desired ones" of earth.

karomi, I make (for I am One whose will is never frustrated).

If thou thinkest (there is) any other boon like this, choose that also. Choose wealth and long life, O Nachiketa, be thou a king of wide world. I shall make thee an object of desire even to those whom the world desires.

## MANTEA 25.

ये य कामा दुर्लभा मत्यंतीके सर्वान् कामाश्रश्यन्दतः प्रार्थयस्य । इना रामाः सरधाः सतूर्या नहीवृद्धाः लम्भनीयः मनुद्धाः । आभिर्मत्प्रताभिः परिचारयस्य निवकेती नरवं नानुप्राक्षीः ॥ २५ ॥

श्राचा - वे वे वाताः पर्यक्षीचे हुर्सणाः (तात्) वर्षात् वाणात् वल्त प्राचेत्वक ॥ दणाः वरवाः चतुर्वाः राजाः, वृंद्रवाः विव जनुष्येः वल्तनीयाः ॥ जः प्रदेशानिः वालिः वरिवारवकः । निवजेतः परवं ना चतुप्राचीः or परवं वा जा वाहीः ॥

वृत्ति - (येयेकाना इति) कन्दतः यथेष्टनित्यर्थः (इनाराम इति ) रश्वादित्रसहिताः नया दीयनानाः खियः, ननुष्याव दुर्छभा इत्यर्थः। (ज्ञाभिरिति) क्राभिः नया दत्ताभिः परित्रारि क्राभिः पाद्यंबाह्नादिशुत्रूयांकारयेत्यर्थः। नरक्षमनु नरका

# मुक्तः परवात् । मुक्तारमस्य कपनिति यावत् । मरध-ग्रम्बरम् देशवियागं कामान्यवाचिनाऽपिप्रकरचवशेन विशेष वाचित्वं न देखायेति दृष्ट्रयम् ।

ye ye. what what ie. what-so-ever.

भागाः kâmâh (मार्चनीताः).objects of desire or solicitation

इसेनाः durlabhâh, difficult of attainment.

णार्वजांचे martyaloke (M. सूलोंके, पातुवदेदे वा) in the mortal world, in the Bhûr-loke or in the human body.

वर्षाच् sarvan, all (those).

कावान् kâmân, desires (or objects of desire and solicitation).

desired. according to (thy) measure, R. as wished.

नार्वज्ञस्य prârthayasva, ask thou.

imah, these (divine apsaras, angelic beings, beautiful, accomplished, dwellers of Death world).

रानाः ramah ( रनवन्ति प्रवान् M. विवः ) women, lit. delight-givers ; charmers. M. M. fair maidens.

परवाः sa-rathah ( यह रवेवेटेन्ट्रे ) with chariots.

वहवीः sa-tûryâh ( ववादिकाः M. वेश्वरकरा प्रत्योः ) M. M. with musical instruments.

na, not

hi, verily

वैहवा: idrieah or देहबी idriei ( वर्ष विचा M. देहबी वन्तव् ) like these, बन्धरीयाः lambhaniyak (आध्योदाः M. आध्याः ) आ. मः to be obtained ; to be got.

manushyaih ( west: ) by men (or mortals)

anifer Abhih (M. cuife staffer affer) by these (damsels).

जब भ्रमाणिः mat prattabhih ( जवा इसाणिः वरिवारिकीणिः M. जब् इसाणिः ) by me given.

परिवारयस्य paricharayasva ( बास्तानं पादमवासनादि शुनुवां बारया अस्वतः M. परिवर्षस्य, वेद्यो नव ) be served by them, cause them to wait on thee (by washing thy feet &c.)

wfult: nachiketah O Nachiketas !

maranam ( परवर्षमा प्रेमिशिक नास्ति हति सामहरूप परीकादणं M. परवर्षमें मृतस्वभगवंते ) Death (the question relating to death—the idle curiosity as to whether there is or is not an Atma after death. M. About the dead persons and the Lord living in the dead).

का बनुमाबी: må anupråkshîh (जा यहं अवनुमहेनि M. वैन यूक्त thou shouldst not ask; M. do not ask. R the word जा should be construed with जरचे, ie, जरव जा जा जारान हों। चनाव "after Death ie. the post mortem state." The Death here means Mukti ie. the post Mukti condition.

Whatever desires are difficult of attainment in the morta body, all those desires, fully mayst thou ask. These women with chariots and musical instruments, (may be thine). Like them men verily cannot get. Be thou served by these gives y me. O Nathiketas: Do not enquire after death. Or R. lo not enquire about the after-Mukhi condition.

### MANTRA. 26

इबो भाषा नेश्येस्य यद्ग्तकैतत् सर्व्वेन्द्र्याकाञ्जर-ानित तेजः । श्रापि सर्वेन्द्रगिवितमस्यमेव संवेव वाहास्तत्र तृत्यगीते ॥ २६ ॥

आन्त्रकः—( गणिकेताः तवाष ) है क्ष्मलकः! ( गीगाः ) स्वीसावाः; गर्यस्य ।वेन्त्रियाणी यत् पतत् वेषः ( तत् ) करपन्ति ॥ वर्षे अपि सीमितं अस्पं स्व; तथ ।हाः, इत्पत्नीते तव स्व ( निचन्तु ) ॥

यति - एवं प्रतेष्यमानिषि निकता अनुभितहृद्य ब्राहः। (श्वीष्मावाः । श्वः प्रभावी येथां ते तथाक्ताः दिन-ह्वायिना न भवन्तीत्ययः । सर्वे न्द्रियाकां यदेतत्ते जः । तत् रायम्ति । अप्तरः प्रमृतिभोगाहि सर्वे न्द्रियदै। बंल्यावह् ।ति नावः (अविसर्वे निर्ति) ब्रह्मकोषिजीवितं स्वस्पं किसुता इन्स्हादिजीवितम् । अत्रिक्षकोषिकापि नवरकाईति नावः । बाह्यः । र्याद्यः । तिहुन्दित्विक्षेतः ।

> हवः svah ( जिल्ला ज अधिकाति वा इति वैविद्यानाम यव वेवां जावः M. परेच्युः ) to-morrow (whether they will or will not last till to-morrow; things whose existence is so doubtful R. काः आजावा येवां "not lasting till to-morrow."

जाता: bhâvâh or M. R. समाजा: abhâvâh ( भवनं M, परेखु: सर्वादा: शवनि पृत्ति भावा:, नमावा: समावा:, सर्वतः, where: ) lasting, M. R. not-lasting; not-existing, not stable, transitory R. which do not last for two days even.

करवेंच्य martyasya ( ब्यूच्यूच ) of the mortal (man).

प्रकृत, because ( M. ने )—these. ( बहु स्तत् = ने सहे हैं।। these)

बनाब antaka ( है पुरवेर ) O Ender ! O Death !

चंबर्च etat, this (M. पते प्रसादेवः ) these sons &c. Singular for Plural.

दर्जे जियाको sarvendriyanam, of all the senses.

eriovments are all evil.

बरविन jarayanti ( बरवानि M. अपनवानि ) (they) cause decay. M. M. wear out; exhaust; take away. M. The effort in preserving these objects of enjoyment causes the decay of the vigour of all senses. S. The apsaras &c. and other sensual

tajah (M. 114) M. M. vigour. The heat, the energy, the fire, the vital fluid.

चरि api, also

वर्षेत्र sarvam ( यह सद्यवः ) all ( even of Brahmå)

कीवितम् jîvitam ( आपः ) life.

alpam, short.

eva, even. (as the life of a Brahma even has an end, not like those of the Muktas which has no end).

us tava, thy

THE STR. EVER ( WING OF THEME )

बाहाः våhåh (रवाहवः क्षे. रवादिवाहनानि तवेववन् ) chariots,

ww tava thine

इश्वणीते or .M. इस्वणीतं Nribya-gite or nritya-gitam ( इन्द्रेयवक्षायः, रामाणिः कृष्यायं तथान्तुं) dancing and singing (let be).

O End-maker (all these enjoyments) are transitory. They thaust all this energy of the senses of man. The longest fe is indeed short. Thy vehicles, thy dancers and singers main with thee.

#### MANTRA 27.

न वित्तेत्र तर्पवीया मनुष्या लप्स्यानहे वित्तनद्रादन त्रवा। जीविष्यामा यावदीशिष्यति त्वं वरस्तु मे बरखीयः । एव ॥ २९ ॥

् मन्ययः—नपुष्यः विश्वेन न वर्षेत्रीयः। येत् (यदा) त्वा (त्वां) बहांक्यो । तं कंप्त्यानदे । वीविष्यानः यावत् त्वत् देविष्यति । तु (बिन्तु ) यः एव वरः वरतीयः ॥

वृत्ति—(नवित्तेनेति) नहि वित्तेन लब्धेन बस्यचितृप्तिः व्टचरी। नजातुकामः कामानामुपभोगेन शाम्यतीतिन्यागिदितिभावः। किंच (लप्ट्यामहे वित्तमिति) त्वां वयं दूष्टनत्त्रचेत्। वित्तं प्राप्ट्यामहे। त्वं दर्शनमस्तिचेत्। वित्तभि की भार इति मावः॥ तिई चिर्जीविकामार्थनीयेत्यन्नाह्
गिविष्यामार्थावदिति) यावत्कालंयाम्य पदेत्वनीश्वरतयातेवे। ज्यत्ययेन परस्मैपदं तावत्यर्यन्तमस्नाकमपि जीविन

विद्वमेत्रः। नहिः त्ववाकार्तिर्वयोगः अस्माधीवितास्तवरः करियदेक्ति। वरसामाना पर्यार्थि तावदेव प्रवित्तिकति भावः। अतः । येवं प्रेत कति प्राकृतकृतित्वरं एवं वरसीय इत्यर्थः।

w na, not.

विचेत vittena, by wealth.

वर्षकोचः tarpaniyah (M. काव्याकनीकः) Satisfied M. M. made happy.

च्युचाः manushyah, man.

avenue lapsyamahe ( प्राप्ताको ) we shall obtain ( if we have the thirst for wealth).

चित्रं vittam, wealth.

बहारन adrakshma ( हुन्द्रको वर्ष ) when we have seen.

chet, if (S. If we have desire of wealth, we shall surely get it, as we have seen thee. M. If or when we have seen thee, then certainly we shall get wealth, for life, wealth &c.—are secondary rewards that necessarily follow the sight of a God like Thee—they need not be asked for separately. R. Where is the difficulty in obtaining wealth when we have had the good fortune a seeing Thee, which is more difficult).

mer två ( mrg ) thee,

of fewers, jivishyamah, we shall live

guar yavad ( and a R. as anagus: text we want then the cocupant, M. So long as of my life thou art the lord; up to that time I shall live for thou art the lord; up to that time I shall live

thou will rule (thou remainest lord, M. or set don of my life). R. So long as thou holdest the office of Yama. Se lengths the lordly sutherity of Yama is vested in thee, there is no one who can take away our life, by disregarding thy command.

wi tvam, thou.

TC varah, boon.

tu, only, verily (M. This indicates the supremacy of this boon).

me, mine.

= varantyah, to be chosen

ৰ sa, that ( সাৰু বাৰিল বৰ ) which I have already asked.

eva, indeed. That is, how can a man who has the good fortune of seeing thee or getting thy favor, have short life or wealth.

The man is not satisfied with wealth. When we have seen e, we shall obtain wealth. We shall live, so long as thou lest (as Yama). But that indeed is the boog chosen by me.

MANTRA 28.

मजीर्यतामस्तामासुपेत्य जीर्यन्नत्यः क्रथःत्वः प्रजा-तु । मनिष्यायम् वर्षरतिप्रनेदानतिदीचे जीविते का स्त ॥ १६ ॥

्यान्यकाः मुख्यस्य विश्वेषु याः वार्यः व्यविद्धिताच् प्रमुतानाच् छपेरव, प्रवानन् वेद्याच् वेषु ) वर्ष्यरेति प्रविद्धान् क्षत्रिकावक् क्षतिदीर्षे वीत्रिक्षे रमेत ॥ वृत्ति—(अजीयतानिति) जरायरक कृत्यामां मुकाम सक्यं भारता प्रजामम् । किवेकी जरामरकाप्रमुतार्गंजमः तदास्यः । जरामरक्युप्रमुतार्गंतः प्रमृतिविषयविष कात्यावाम् क् । क्यं भवेदित्यमः (अभिष्यायिकिति ववाः आदित्यकंत्वादि क्यविशेषाः । रतिप्रमीदा अस्मीगादि जनितानम्द विशेषाः । ताम् सर्वामभिष्यायः निपुषतया निक्पयम् । अत्यल्पे हि केजीविते कः प्रीतिमार स्यादित्यमः ।

स्त्रीचेंबाच ajfryatâm (बवेग्डानिनमामुबतां M. स्वस्त्रचं ; वयः मण्डि स्व्यत्ति चतां) of not-decaying, those whose life period never shortens: those who are lords of life &c. M. M. free from decay.

आह्रतानां amritânâm (M. देवानां R. जुल्लानां == of the Liberated) of the immortals, of the Devas.

where a company of the matter of the Muktas who are free from death and decay).

जीवेंच् jîryan ( जरानरचवाच् ) decaying.

पर्यः martyah, mortal.

कृषात्त्वः kvadhahsthah or M. ज्ञापकाः kvadhastah (S. कु:=
थृषिती प्रपञ्च प्रान्तरिवादिकोशायेववा; तस्यां विकति दति=
क्राप्तरः ॥ M. क्राप्रप्रतो मकृत्वतः ; क्राप्तः, च कुमानि, विग्
वहानेयं प्रार्थीयेत् एक साम्बे दक्षि प्रार्थः ॥.) S. Earth-lower

staying. A compound of three words a: = Earth; we low or down ie, lower than the astral and other regions, the staying. That is a person who lives on the lower earth; a denizen of the lower sphere. Another reading by S. is were: = "who, given to these (pleasures of having sons.) M. = where, were: = has been drawn down. Where has the man who has approached the Immortals ever fallen down? Never. He always becomes or remains great and undecaying. R. sagres: = How have faith in these (apsaras &c. understanding their unstable nature).

- मजानम् prajanan ( चपत्रभगानः M. दे मजानम् विद्वम् ), standing, knowing, M. O wise one! R. विवेदी 'the discriminating.'
- बनिष्णायम् abhi-dhyâyan (निरूपयम् ययाबद् M. स्नरम्) reflecting over, meditating over M M. pondering on. M. Remembering. Wisely understanding.
  - वर्ष varna—( गीतिः M. बाह्यवादिः देवनविभाग विश्वेषोवा ) Colour, Song, M. M. beauty M. Castes like Brahmana &c. or the beauty of the body. R. A particular form like the colour of the Sun: the glorious super-physical form.
  - रिव rati—( क्रीका M. विषयानुभवनं जुलं) play, love, M. the pleasure derived from sensual gratification. R. Joy produced by enjoying the bliss of the condition of being a Brahma: रिव-मचेक्का is a compound word-meaning the ecstasy of union (with Brahm)."

M. the pleasure derived from the experience of higher objective gratification, intellect pleasures. Or the pleasures of music (variant sports (rati).

कार सीचें ati-dirghe, in a prolonged. B, reads कवि-करो

ं भीविते jlvite, living.

केर रनेण kah rameta, who delights.

- S. Reaching the presence of the undecaying and the unding, and knowing (that higher gifts can be obtained in them than wealth &c.), how a decaying mortal, a denize of the lower sphere, (can ask lower gifts)? Who can delight in louise while contemplating (the transitory nature of) the planars of beauty and love?
- R. Knowing (the nature of the Muktas who are) free in decay and death, how can the decaying Mortal, who he realised (his own imperfection), put any faith in these (a saras) constantly meditating over the Kadiant-Form, the Bliss of union, who can find joy even in the long (earthly) life.
- M. O wise (Yama)! Having (once) approached (the vinity) of the Undecaying and the Undying where (has ever decaying mortal been drawn down? (Even a long life is t desirable for) remembering (the bye-gone) beauty, pleasurand joys, who can find happiness in a long life?

MANTRA 29.

यस्मिकिदं विकिकित्सम्ति सृत्या यहुसाम्परापे नइ

हि ससात्। वीध्ये वरी गृहननुप्रविद्या नाण्यन्तस्मानवि-ता दृषीते ॥ २८ ॥

अन्ययः - हत्तो ! पर्तित्व पूर्व विविधित्यक्ति महति वान्यराचे वत् आस्ति [ न हृदि । यः मदः यरः ग्रंड अकुमनिष्ठः, वस्तात् क्रम्य प्रविधेताः न हृत्तीते ॥

(यस्मिकिति) महतिपारलीकिके यस्निन्मुकारम शक्तपे संग्रेरते। तदेव मे ब्रूडि (येयनिति) गूढं भारमतत्व नुप्रविष्टः येयंवरः। तस्माद्ग्यं मिकिता म व्यीतिस्म। ति स्तिवंचनम्।

विलान (प्रेते) इदं (विश्वितिश्वनं) विश्वितित् वन्ति, (वे कृत्या जांपराये ति वत्, तत् कृदि नः (आलाश्यं)॥ योजयं वरो ग्रृडं अनुवर्विकः, तस्तात् तत्) अन्यत् विश्वेता न वृत्ति ॥

यरिनम् yasmin ( मेरे M. विषये ) in which (after death or in which subject), about which.

इदं idam (चिचित्रवर्ग M. इरवं मेत मेरकतया आस्ति न चा) such; this, (doubt: M. whether there is such ruler of dead).

। विकास पार्टिक vichikitsanti (M. चंदिकते सनाः) People make enquiry or raise doubt.

with mrityo, O Death !

way yat, what (M. has not this way in the text).

sâmparâye ( परकोकविषये M. जुली "निनिचवज्ञनी नेरवार्थे R. जुलालकवे") S. about the next, world. M. For the sake of liberation. In the matter of the Hereafter. For the sake of Supreme liberation. R. The great Hereafter (state of the liberated).

नद्वि mahati, (नद्द् प्रदेशवननिविचे ) in the great, Supreme.

ब्राइ brûhi ( अयव M. चपहिंच ) Say, teach.

w: nah ( wereng ) to us.

तत् tat, that M. बत् हु नः = बदेव मेतमेरबल्यकां that is the essential form of the Lord who rules the dead.

w: yah, what, as.

बर्ग ayam ( प्रकृत जात्म विषयः ) this (about the Atmâ)

बरः varah ( M. मेतमेरकस्वकपोक्तिमार्यवक्षाः ) boon.

गुद्धं gûdham ( गदनं द्विविचनं M. गोष्पतां ) occult, deep secret, hidden.

बद्धानिष्: anupravishtah (भाषः) has entered or attained or is related to.

m na, not.

क्रवं anyam (वरं) any other (boon).

tasmat, than that (boon); or therefore.

wiedst Nachiketâ, Nachiketas.

vrînîte, Chooses.

O Death, as with regards to the Great Hereafter (the condtion of the Muktas), they have raised this doubt, the indeed tell thou to us. As this boon relates to the Hidder therefore Nachiketas does not choose any other boon.

About which (people) have raised such doubts, that Idod) indeed, O Death, reveal thou to us (that we may get) is Supreme Liberation. As (the subject of) this boen has sen kept a secret (so long), therefore, no other boon does achiketa choose.

# अथ प्रथमाध्याये द्वितीया वल्ली।

खन्यच्छे ये। ज्यद्तैव . प्रेयस्ते उभे नानाचे पुरुष छ। । नीतः । तयाः श्रेय आद्दानस्य साधु भवति हीयते। वर्षोद्य प्रेया वृषीते ॥ १॥

आन्ययः — क्येयः आज्यत् उत (तया) प्रेयः अज्यत्, ते उने नानार्थे पुर्वे तितः (वश्नीतः) ॥ तयोः अयेयः आयद्दानस्य (ग्रदीतुः) साथु (ग्रिवं) ति॥ यः उप्रेयः वृक्षीते (उपादक्षे) आर्थात् (परमार्थात् ) दीवते ॥

अन्यत् anyat ( प्रवतेत ) other, different.

नियः sreyah (निः चेयरं M. प्रयस्ततमं प्रप्रवामं) M. M. Good. S. Summum Bonum, liberation. M most praiseworthy, the knowledge of Brahman R. the Moksha. The Path of Wisdom or Vidya.

अन्यत् anyat, different, other.

उत uta (ज्ञिप) also.

सव eva, indeed M. इव iva, as if.

प्रेयः preyah (त्रियतरम् M. प्रियतमम् दारापश्यादिकान्यमानं वस्त्विप सम्यदिव सति न सानता दारापश्यादिकप्रियक्षेऽपि सहस्त्रीय सम्यदिव सति न सानता दारापश्यादिकप्रियक्षेऽपि सहस्त्रीय स्थापत्र स्थापत्य स्थापत्र स्थापत्य स्थापत्य स्थापत्य स्थापत्य स्यापत्य स्थापत्य स्थापत्य स्थापत्य स्थापत्य स्थापत्य स्थापत्य स्था

like wife, children &c. are as if another. The man who thus knows the difference betwee Brahma—jnana and worldly blessings, for his these worldly things, wife, children &c. become means of liberation, through right understanding. This is the force of "even." One gives future, and the other present happiness. R. The enjoyment The Path of Avidya or Action, leading to endle births and deaths, but not liberation.

- ते te (मेदः चेदवी) these two (the good and the pleasant).
- अभे ubhe, both.
- कानाचें nânârthe (nânâ and arthe) ( भिन्नमयोजने or . भिन्नमयोजनके ) different objects.
  - पुरवं purusham ( अधिकृतं वर्षाजनादि विविध् M. देविनं man, a qualified person, having particular cas stage of life &c. M. the embodied Soul.
- विनीतः sinîtah ( वस्तीतः ) bind. There are two atta ments of the Soul—one towards the Spirit and the other towards the Temporal.
  - त्रयोः tayoh ( M. श्रेयः प्रेयविश्लेष्ये ) of these two (g and pleasant).
  - बेदः sreyah (M. बद्धाविद्धां) the good (the Bral Vidya).
- क्षेत्रविकावक्ष क्षेत्रविकावक्ष ( चपादाने कुवेतः M. उपाधीनस्य ) of who accepts, who worships M. M. who cli R. नेवाय मयतवावस्य who struggles for or en yours towards Moksha.

वापु sådhu ( घोषणं धिवं M. भद्रं भवने। वर्ण) well, auspiciousness, M. freedom from rebirth and worldly existence.

wafa bhavati, is or becomes.

हीयते hiyate (बिद्ध ज्यते M. होने। भवति भवपाग्रे एव बहो भवति )
M. M. misses, loses or becomes low, (is bound in the chains of rebirth).

व्याचित्रं arthat (पुरवार्यात् पारवार्यिकात् प्रयोजनात् निश्यात् M. परनपुरवार्यात् ) M. M. end; the supreme object of man, the Eternal.

us yah, who (short-sighted person).

च u ( एव ) indeed.

भेषः preyah, pleasant (wife, children &c.)

भूषीते vrinîte ( उपादते ) chooses.

Different is the Good and different indeed is the Pleasant; the these towards diverse objects draw down the man. Of ease two, for him who accepts the Good, there is freedom; the who chooses the Pleasant, misses the object.

#### MANTRA 2.

श्रेयश्च प्रेयश्च मनुष्यमेतस्ती सम्परीत्य विविनक्ति रः।श्रेयो हि धीरोऽभिप्रेयसे। वृणीते प्रेया मन्दे। याग-।।दुवृणीते॥ २॥

प्रान्वयः — श्रीयः च श्रीयः च श्रमुच्यम् एतः । घीरः इती सम्परीत्य विश्वनिहः। श्रीयसः श्रीयः दि प्राभिवृशीते ॥ शन्दः योगधेशात् प्रीयः वृत्तीते ॥

ेचेवस् ereyas, good.

▼ cha, and

मेवः preyah, pleasant

cha, and

बद्धार् manushyam ( पुरुषं ) man

- etah (बा इतः It is a compound verb; the upsarga बा is added to the Present 3rd Pers. Dual इतः from इ "to go") approach (M. बाज्य विद्युतः or S बामुतः) These two stay approaching him. Promiscuously surround.
  - tau, these two (the Good and the Pleasant, the Brahma Vidyâ and the Kâma objects) Dharma and Adharma.
- त्रव्यरोस्य samparîtya ( सस्यक्परिनस्य, भनवा प्राक्षोध्य M. सन्या सार्वा ) fully understanding, reflecting with mind fully knowing. M. M. going round about examining.
- विविविद्या vivinakti (पृषक् करोति M. स्रेयो भीवकं, प्रेयोवधकं प्री विवेषयति) separates, distinguishes (that the Good causes liberation, and the Pleasant cause bondage).
  - चीर: dhîrah ( चीमांच M. विवेकी R. प्रवाशाली ) the wis the discriminating one. R. विवा रकते = घी "who delights in wisdom."
    - त्रेयः sreyah, the good, the Brahma-vidyâ. The Pa

fe hi (va) only.

भोर: dhirah, the wise one.

श्वांच (वृषोते) abhi. An upasarga to be joined to the ve vrinite. According to M. it governs the no preyasah and means अवसास "rejecting," त्रेवचः preyusah, (जियतनाम् दारापरवादि काणाम्) the pleasant. मृक्षीते vrinite, chooses.

मेवः preyah the pleasant.

नायः mandah ( अवयद्विष्टः M. विवेद्यानः ) the dull, the fool, the man of small understanding, devoid of discrimination.

नचेनात् or च yoga-kshemât or yoga-kshemân M. M. greed and avarice. येगावेननिन संगीरादि स्पवय रवकनिन सं M. अमाप्त कानमाप्तियोगः; तस्य जनपनतेन स्थिरस्यं येनः) for the sake of growth and preservation (of body &c.); acquisition (of new wealth) and preservation of old; the Path of samsara.

युगीते vrinîte, chooses.

The Good and the Pleasant promiscuously surround the an. The wise fully examining them, distinguishes (them). It wise chooses the Good over the Pleasant. The ordinary in chooses the acquisition-preservation (Path of Action).

#### MANTRA 3.

स त्वं प्रियान् प्रियक्तपाश्वष्टच कामानिभिष्यायक्षचि-तोऽत्यस्त्राक्षीः । नैताश्व सृङ्कां वित्तमयीनवांही यस्याम्म-।न्ति बह्वो मनुष्याः ॥ ३ ॥

अन्ययः — निवित्तेतः त्वं प्रियान् प्रियक्षपान् च कामान् अभिध्यायन् प्रत्य-वीः । एतां विक्तनयीं मुद्धां न अवाहः । यस्यां बहवी मनुष्याः मन्त्रन्ति ॥

sa, he (merely emphatic, not to be translated).

मियान prlyan ( पुत्रादीन M. दारावस्थादीन ) the pleasures (objects like sons and wives.)

দিৰক্ষাৰ্ priya rûpân, M. M. are delightful ( অব্বাং সম্বি-অভযাৰ্ M. মূহাযোগভীসাহীৰ্) seeming pleasant (such as apsaras &c. or houses, gardens, &c.) M. M. seem delightful.

w cha, and.

कानात् kâmân ( M. कान्यमानात् ) desires. M. M. pleasures. M. Objects of desires.

क्रिक-ध्यायम् abhi-dhy&yan ( विकायम् तेषां अनिश्यस्य श्रवारस्यादि देश्याम् M. अस्थिरतया गच्यानः) meditating, pondering, thinking over (their transitoriness and worthlessness).

विकेशः O Nachiketas !

भारवसाबी: atya-srâkshîh (भारतसम्बान परिश्वस्तवान अपि M. त्यह-

ot वान् अभूः ) hast rejected, M. M. dismissed.

श्रम्थत्माचीः anyat-prâkshîh ( अन्यत् = ब्रह्मस्वरूपं, प्राचीः = च्याचीः ॥
पृष्टवान् चेंचि, ज omitted as a Vedic irregularity)
thou didst ask the other (about Brahman)

a na, not

ai etam, this (worthy of putting on the neck).

भुद्धां srinkâm ( सुति कुश्यितां मृह्यनप्रवृत्तां M. शृक्कां गृह्यतां) road, the neck-lace, the chain.

विजनवीं .vittamayim ( धनमायाच् M. जुबकं चर्वी ) leading to wealth. M. golden (chain), strong.

अवासः avaptah (स्वीकृतवान् ) didst accept. M. M. hast gone.

यस्यां yasyâm, in which (road or chain).

नक्त्रि majjanti, ( बीदिन M. खाडकाः भवन्ति ) sink, fall or are attached, perish, go astray.

wer: bahavah, many.

water: manushyan, men.

O Nachiket is ! Thou having pondered over all desires—
pleasing forms, hast renounced (them). Thou didst not
ept this Path of Wealth, in which go astray many men.

MANTRA 4.

# दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या या च विद्येति ता। विद्यानी ऐतनक चिकेतसं मन्ये न त्या कामा बहवो लुपनत ॥ ४॥

जन्मयः — या च जिवदा विद्या इति ज्ञाता, क्षते हूरं विपरीते विष्टू वी। नविकेतनं विद्याभी प्रिनं मन्ये। त्वा (स्वां) बदयः कानाः न कोर्लुपन्त ॥

- हरच dûram, ( हरेच महतान्तरेच M. श्रन्योन्यं विहरते वर्तमाने ) M. M. wide apart; distant; separated from one another by a great interval.
  - चते ete, these two.
- विषरीते viparite, (अन्योन्य व्यावृत्तंद्रपे M. परश्परं विश्वे ) opposite M. M. leading to different points.
- र विष्णु को vishit shi, (विष्णुको, नानामती, भिन्नपति M. विष्णुकिन विष्णु पति प्रति प्रति
- श्राविदार avidyâ, (भ्रेगेविववर) ignorance (objects of pleasure) R. consisting of actions led by desire.
  - ur ya, what.
  - cha. and.
- इसर इति vidy& iti, (जेपेनियया) Wisdom (leading to emancipation) (M. या जियानिया विद्याभिता देखि

सब यापने न साता या व विद्या इति साता पते हरं। That which is avidy i.e. other than vidy â, known as a means of attaining temporal pleasures, and that which is vidy â, these two are far apart.) R. Consisting of Vairagya, Wisdom.

चाता jnât& (निर्चाता अवनता पैविडतैः ) is known (by the wise )

विद्या-सभीप्रिक or तं vidya-abhîpsinam or-tam; (विद्यार्थिन M विद्याभिकांविषं) Wisdom—desirer. Seeker of knowledge.

निवेतन Nachiketasam, Nachiketa.

कवी manye, ( जानानि ) I think, I believe or kn w.

na, not.

ल्बा tvâ (त्यां) thee.

कामाः Kâmâh ( अपवरः प्रभूतयः ) Desires (like Apsaras &c.)

बहुब: bahavah, many.

श्रकोश्चपन or सोश्चपनः alolupanta or lolupantah (न विच्छे कृतवनः M सोश्चपमः अपेवां जनवनः न वर्तने ) M M tear away; M. causing expectation or desir i. e. the various Kâmâs did not produce and desire or expectation or inclination in thee. I did not attract thee away from the Path a the Good.

These two are distant, opposing and different-pointed Avidya and what is known as Vidya. I think Nachikes to be a seeker of wisdom, (for) the many desires did and distract thee,

#### MANTRA 5.

अविद्यायानन्तरे वर्तेमानाः स्वयन्धीराः परिष्ठतम्-त्यनानाः । दन्द्रम्यनायाः परियन्ति मूढा अन्धेनैव ।यमाना यथाऽन्धाः ॥ ५॥

जनवः -- अतिदायां जन्तरे वर्तनानाः, स्वयं धीराः पविद्वतन्त्रस्यमानाः, तः दन्तुभयनानाः परियन्ति, यदा अन्धेन स्व नीयनानाः जन्माः॥

- ाविद्यापाच् avidyayam M. (ब्रह्मचिद्येतरस्मिन्) in ignorance (in study of sciences other than that of Brahma) R. In ignorance, in the shape of actions motived by personal desires &c.
  - अन्तरे antare, ( भव्ये चनःभूत इव तमीं ) midst ( as if of deep darkness.)
- वर्षनानाः vartan & 18/18/h, (विश्वमानाः M. क्षेत्रजं तन्नात्रीपासकाः) dwelling, being surrounded, those who worship Tanmatras alone.
  - म्बयं svavam, ( वयं ) themselves.
  - भीतः dhîrâh, (प्रचायनः M. स्वयमेव भीमनः) wise (saying 'we alone are wise'), M. M. wise in their own conceit.
  - पश्चितं panelitam, ( पश्चिताः ग्राच्यकुनगाः M. ग्रात्नानं पश्चित ) learned ( versed in scriptures )
- नन्यनानाः manyamânûh, (M. जानंतः) considering. M. M. (puffed up with vain knowledge).
- हम्पनाचाः dandramyamånåh, (अश्वयं कृष्टिकां क्रमेक क्यांगति गण्डानः M. बक्रगतवः ) going crooked. M. M. staggering to and tro. Distressed by the sorrows of decay, disease & R. Another reading is "dan-

dravyamanah" constantly running; minds always swiftly running, propelled by the fire of kama.

परिपण्ति pari-yanti (परिगण्डानि M. परितः स्वर्गेनरकादीत् गण्डांति ) go round and round (to heaven and hell): wander, go up and down:

मुद्धाः mûdhâh (अविवेक्तिनः M. कामभोगेन नेरदिताः) fools, non-discriminating, deluded by the enjoyments of kâma.

आक्षेत andhena, ( हृश्विद्योगेन ) by the blind.

eva, indeed.

भीषमानाः nîyamanah, led.

चर्चा yatlâ, as.

amr: andhâh, blind men.

Dwelling in the midst of Ignorance; but thinking themselves wise and learned, the fools wander about hither and thither, as blind men led by the blind.

#### MANTRA. 6

न साम्परायः प्रतिभाति बालम्प्रमाद्यन्तं वित्तमे।हेन मूहम्। प्रयं लोका नास्ति पर इति मानी पुनः पुनठ्यंश मापद्यते मे ॥ ६ ॥

ध्यन्वयः — प्रवादान्त वित्तने। हेन भूषं, वालं प्रति सान्परायः न भाति । ज लोकः ( फ्रस्ति ) परः ( लोकः ) न फ्रस्ति इति मानी, पुनः पुनः ने ( मन ) वा ध्यायद्यति ॥

e na. not.

वान्यरायः sâmparâyah, (चंपरेयत' इति वांपरायः, परलेकः तत्माहिमयोजनः साधुनविधेयः बार्ल्यायः कान्यरायः सेवर् वायमीद्वता वायवाव् ) the Here-after; the Next World, the particular training necessary to reach that. M. God; the means of liberation. R. The means for the attainment of the Next World. वर्ष-परा-देवते = वर्ष्यरावः, परसावः literally complete-supreme-gone: the next world; the scriptural practice (sådhan) leading to samparâya, is called Sâmpaiâya. Or that which is attained (वेवते गण्यते) fully, (sam,) after (para) the falling off of the body is called sampaiâya, the next world. The means of attaining it is Sâmpâraya. M.y not Sampaiâya mean "the complete (sam) merging (iya) into the Supreme (Para);" and Sâmparâya the science that teaches this complete merging.

ात-भाति prati-bh&ti, (प्रकाशते M. न भाति न तज्जानिवये। भवति ) appears, manifests, (God does not become the object of knowledge.)

बालं bâlam, (खिविकेन M. बालमहूर्य) the child, or who is like a child (ignorant and non-discriminating)

प्रमादान्तं pramâdyantam (प्रमादं कुर्वन्तं पुत्रपरवादिप्रयोजनेषु आवक्तमनसं M प्रमादोपेत ) acting carelessly; heedless, whose mind is attached to sons and cattle &c.

।समेरहेन• vitta-mohena, (विसनिभित्तेन अधिविकेन) by the delusion of wealth.

चूदं mudham, (तमसाऽक्यानां यस्तं) deluded (surrounded or enwrapped in Tamas)

- ayam, ( হুমৰনান: জী আরু-বানাহি বিভিত্ত: M. সুনীছ: this (visible 'consisting of wife, food, drin &c.) M. The physical plane or Bhû-loka.
- सोबः lokah, region, world.
- ज भारत na asti, there is no.
  - परः parah (अहस्ते सोकः M. आयुक्तिकः) M. M. the other. The invisible world. M. The world above the Bhû.
    - For him there is neither this loke nor the next.
  - मानी manî ( मननशीन: M. देख्ये स्थित धानी, प्राध्मनानी thinking; M. the proud, who thinks the work ly wealth &c. is permanent. R. दुर्गानी = Wrom thinking, deluded.
- पुनः पुनः punah punah (जिन्त्या) again and again (by ben born ).
  - वर्ष vasam, ( अभीनतां ) control, M. M. sway; su ordination.
- जापदाते âpadyate, falls,
  - मे me ( मम, सुत्याः M. यमस्य ) my,

The way to supreme Liberation does not appear to it child deluded by the illusion of wealth and acting careless. For him t ere is (peace) neither (in) this world nor the new Such a deluded person falls again and again under my continuous Mantra. 7.

त्रवतायापि बहुनियों न लभ्यः शृतवन्तीऽपि बहुवो ह विद्युः । आश्वर्यो वक्ता कुशलोऽस्य लब्धाऽउद्दर्यो जा कुशलानुश्रिष्टः ॥ ३ ॥ क्षात्रवयः --यः (अगवात् ) बहुभिः अववाय न सभ्यः, नृववन्तोऽपि बहवः । न विद्युः ॥ कुणनोवन्ता काश्यवेः ॥ कुणनातुषिषुः ऋत्य (वन्तुः ) स्वया गाप्ता, यथावत् त्रद्यस्वरूपवन्तुभूतावार्यमातिनात् ) वाता जोता च स्नाप्तर्यः ॥

সৰকাৰ Sravanâya ( সৰভাই নায়ৰ M. সম্ভাজন্মনাৰিছটা ল প্ৰতি ) for the sake of hearing, to hear. M. What does not become object of knowledge produced by hearing. R. many persons 'have not the good fortune of having heard even of the Supreme or the Supreme-liberation.

खाचि api, even.

बहुमि: bahubhih, ( अने कैं: ) by many.

ut yah, who (the God called here the Sampuaya or Liberator or Here-after) R. The Supreme Self.

न सभ्यः na labhyah. (ज्ञान विषयोन भवति) not to be obtained. M. not become the object of know-ledge.

श्रृपवन्तः । Srinvantale M. (श्रद्धात् तं जानसोऽपि) श्रृप्त (श्रृप्ता , even hearing; knowing only by word.

बदवः bahavah (अनेके अन्ये) many (others).

यं yam, whom ( the Atman ).

न चिद्धः na vidy $\hat{u}h$  (न चिद्दन्ति स्त्रभागिनः, स्त्रसंस्कृतात्नाने न , चित्रानीयुः M. न जानित स्तास्स्येन or द्यावस्वेन ) did not know (fully or rightly).

आध्वर्यः âscharyah ( अद्भुतवदेव अनेकेषु करिषदेवसवित M. दुलंबः ) wonderful, (rare among the many), difficult to obtain: rare.

बह्मा vaktâ, the speaker, M. (बबाबत्खदपोपदेशा) who

teaches (Him as He really is); teacher, expounder.

স্থান: Kusalah ( নিয়ুল: খব জনীয় ) able, competer (is the person who after hearing of Atma finds it )

अध्य asya (आस्त्रनः M. वक्तुः ) His (of the Atman of M. of the Speaker).

संस्था labdhâ, finder M. ( प्राप्ता).

आर्थर्यः åscharya, wonderful.

चाता jnata, knower. M. M. he who comprehends.

জুমলান্ত্ৰিছ: Kusala'-nusishtah ( দিমুলন আৰাৰ্থীৰ অনুমিয়: ছ M. মানাৰ্থীয়েছিল: ) taught by an able teache M. M. taught properly or ably.

MANTRA 8.

न नरेगावरेग प्रोक्त एष सुविद्येगे बहुधा चिन्त्य मानः । प्रनन्यप्रोक्ते गतिरत्र नास्त्यगीयान् स्वतर्क्यम् प्रमागात्॥ ८॥

प्रभवयः -- एषः प्रवरेत नरेत प्रोत्तः न सुविद्येयः भवति, बृहुषा विरुधनानः श्वनन्यप्रोत्ते प्रत्र गतिः न प्रस्ति । प्रतुपानाणातु प्रतीवान् प्रतवर्षम् ॥

w na, not.

मरेख narena ( मनुस्थेख M. खतानि मनुस्थेख ) by man (M by an ignorant man)

धावरेश avarena ( दीनेन, माहतिवृद्धिका R. आवेश्वेन, ) by at inferior, by a person of uncultured intellect. R. By a person who studies Vedanta merely to acquire learning, not realisation. आवरः avarab (M. आमहत्वः) not excellent.

MLI, II.

प्रोक्षः proktah, taught.

रप esha, (फास्मा 🕈 this (self).

सुन्नेयः or सुविन्नेयः sujneyah or Suvijneyah (सुन्दुनस्यश्विन्नेयः विचातं सम्यः M. सु= सन्यक् ययावन्तया सेयः ) able to be understood well and completely; M. well understood, M. M. easy to be known.

bahudhâ ( 'क्रनेक्या M.नानामकारैक ) in many ways, in diverse modes (such as, whether the self is or is not, is it agent or non-agent, is it pure or non-pure &c. Is it in its aspect of Prakriti, the subordinate, possessed of small attributes, having a natural (un-refined body &c.). M. M. often.

विश्यमानः chintyamanah ( यादिनिः ) thought upon (by the controversialists).

वाकान्य-प्रोक्ते ananya-prokte, not another taught (जनस्यन ज्ञच्चक वृद्धिना ज्ञाचार्येण प्रतिपादाब्रह्मात्मभूतेन or स्वात्मभूते ज्ञाचार्येण प्रतिपादाब्रह्मात्मभूतेन ज्ञाचार्येण M. ज्ञचं ब्रह्मचोऽनन्य इति जानन्, स्वात्मब्रह्मचोभेदनवानन् चेक्यमेवज्ञानन् ज्ञाचन्य उच्यते ) by a teacher who does not see another, any thing (separate from himself,) who has realised Brahman. M. who knows "I am not other than Brahman," who knows no difference between Brahman and himself, who knows only the unity. S. The non-other or ananya-Self when the Self is taught.

गितिः, gatih ( अस्ति नास्ति तस्यादिलश्चा जिल्ला or अवगितः or अगितः = अनवश्चेषः, अवरिकानं M.

बार्च ) going. doubts (whether it exists or not &c), or knowledge or transmigration or (if the reading be अवस्ति ) want or failure in under standing. M. knowledge. M. M. way. R. पंजबं constant coming and going.

श्रम atra ( जिल्लिन् जात्निनि M. ज्ञज्ञविषये ) here (in the Self or Brahman). R. , संसारे here (in this sar sâra).

म खरित na as'i is not.

प्राचीयाम् anivan, smaller ( प्रातिसूक्नं )

fr hi verily, because.

स्रतक्षेत्र atarkyam (स्वद्भुद्धगाऽभ्यूहेन केवजेन सर्वेष M स्रत्नानागे। चरञ्च) not conceived by reason; no to be argued upon, not subject of inference by arguing with untaught reason only; b reason not illumined by guru. M. M. inconcer vable.

जन्म नाजात् anu-pramanat (M. ( जनुपरिनाजतः ऋजीवान् ) that

It is not understood when taught by an inferior man because It has been diversely thought of. When taught be a non-Teacher there is then no going into It. Because it is subtler than the measure of an atom, and not to be argued.

It is not understood well when taught by a person of Lower Intellect), for It has been diversely discussed (but such scholars without coming to any satisfactory conclusion. When taught by a non-spiritual Teacher, there is no going into (undersdtanig) It. Because It is subtlet than the measure of an atom, and not to be argued.

The sentence ananya prokto gatih atra nasti, has been the subject of fierent explanations. Shankara gives the following four explanations.

- 1. Ananya—one who does not see another, who sees all as one, an ivaiti. Gatih=doubt. "When taught by an Advaiti, there is left no ubt about It."
- 2. Ananya—not—another, not different from Brahm, the atma being same as Brahm. Gatih—knowledge or object of knowledge. "When 19th as non-different from Brahm, then there remains no other object of owledge here"—for that is the highest state of knowledge when the ity of the self is realised.
- 3. Or gatih may mean Sâmsara gatih, going the round of transgration. "When the non-otherness is taught then there is no coming k here."
- 4. Or the word might be agatin "want of penetration or comprehen." "When taught (by a teacher who has realised) the non-others, then there is no want of comprehension here." For such a teacher a not merely teach by words, but opens the interior faculty of the rer, by which he is made capable of understanding the non-duality.

According to Madhva School, this verse means: When taught by a ned but not a (juant) person, it is inferior teaching, because it has been exsely discussed and is not easy of understanding. But when taught a non-difference-seer (an Advaiti), there is no knowledge at all (not 1 of an inferior kind) about it. It is subtler than the measure of an an (and therefore is not subject of perception); It is not to be undered by reasoning (and therefore not subject of inference.)

The word "anya" should be taken in this verse in the same sense, as the next verse. There Shankara explains was to mean a Teacher ed in scriptures (agamas) not merely a scholar and a sophist, but a ent of sacred science. Ananya was therefore would mean, rson other than such a Teacher; a mere learned man, a non-appritual ier. Madhva is consistent in both verses—in verse 9 he takes anya ean "another"—i. e- one who knows himself other than or separata Brahm. In verse 8 therefore "ananya" means one who identifies alf with Brahm.

The Ramanuja School explanation is "The understanding (ava-gatik which a person gets about the Atma, when taught by a person who have realised Brahm and Atma, is impossible to be attained when taught by person of lower capacity. Or, when taught by a person who has realised Brahm and Atma, then there is no wandering gatik) in Samsara. O ananya may mean not other i.e. one's own self i.e. when one tries t learn it by his own effort, he cannot enter into It. Or ananya may refe to awara of the first line: when taught by a lower mind there is n understanding of It."

#### MANTRA 9.

मैषा तर्केश मतिरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुन्नानाय प्रेष्ठ। यान्त्यमापः सत्यथृतिर्वतासि त्यादृङ्नो भूयाकविकेत प्रष्टा॥ ९॥

भ्रान्वयः ---यां त्वं प्रापः, क्या मतिः तर्केव नापनेया । प्रम्पेन क्य प्रीह चुकानाय (भवति ) वतः (भ्रायुक्तम्यायाच् ) चरयपृतिः श्रवि त्वाहुक् प्रचा न मुवाद ॥

w na. not.

रथा esliå (M. अस्मियरान्तिः) this (understanding of Brahman.)

aহ্বৰ tarkena আৰুত্তি—আন্মুখনানৰ, by argument (evolved out of one's own brain, untaught by spiritual teacher)

wie: matih M. M. doctrine, belief.

आपनेवा &paney& (प्रावकीया or अपनेतव्या, कातव्या, कावनीय M. आ अपनेवा कृति पदक्षेतः। आनेवा अपनेवा ) to b obtained, to be destroyed, to be fetched.

मोका proktâ, declared, taught.

स्त्रस्थेत anyena, by another (S. सागम-स्थिति सावार्थेत, ! स्त्राचोऽ न्योदं दति सागता मोह्या प्रतिः सङ्घदेशकान्याञ्जाहाः by a person who knows "I am other than Brahman"; the understanding obtained by being taught by such a person). S. By a teacher who knows the Scriptures.

eva, verily, even.

दुवानाय Sa-jnanaya (M., रुज्यक्वानायभवति ) full understanding or easy to understand, to realise.

मेख preshtha ( हे नियतम ) O dearest.

बां ya o ( चित्रं ) which (doctrine or belief)

ei tvam, thou.

जापः åpah (मासवायांच ) hast obtained.

बरप-चृतिः satya-dhritih ( प्रवित्तविषया पृतिः यस्य तव च M. प्राप्त प्रतिः वस्य तव च M. प्रतिः वस्य तव च स्य तव वस्य तव वस्य तव वस्य तव च स्य तव वस्य तव वस्य तव वस्य तव वस्य तव वस्य तव वस्य तव व

बत bata, oh! (बाबर्च) an exclumation of wonder pity.

wie asi, thou art.

स्वा-हुन् två drik (स्वत् तुल्व) like thee.

नो भूबात् no bhûy&t (नः = आस्तभ्यं, भूबात् = भवतात्, भवत्) M. न सबेत् or न स्वात् ) for us may be. M. there will not be.

निविदेतः Nachiketah, O Nachiketas!

मुद्धा prasht& ( पुष्पकाः ) questioner. M. M. inquirer.

This mental attitude, which thou hast got, should not lestroyed by argument. When taught by the Other u) indeed the Self becomes easily understood, O dea-Strong is thy resolution. May we have inquirers like O Nachiketas!

#### MANTRA. 10.

जानाम्यहथ् शैविधिरित्यनित्यं न साधुवैः प्राप्यते हि भुवन्तत् । तती सया नाविकेतश्चिताऽग्निरनित्येद्रेठयैः प्राप्तवानस्मि नित्यम् ॥ १० ॥

क्षण्ययः — ग्रेयिशः प्रतिश्यं इति आवं वानानि दि व्यक्षयेः तद्भुवं न ब्राच्यरे ततः भया प्रतिरथेः प्रवेशेः नाविकेतः प्रक्षिः वितः निर्द्यं प्राप्तवान् प्रास्ति ॥

आगानि आई janami aham, I know.

भेविषः इति sevadhih iti (निषः) a treasure.

आतित्यं anityam (M. आः=त्रग्नः, आकारवाण्यं च तत् निवयं प इति आतित्यं) transient. M. the Eternal—Brahman (आ=Brahman). The Brahman known by th letter A is eternal, and is like a treasure.

w fe na hi, not verily.

आधुवे: adhruvaih ( अकिस्पे: M. न विदाते धूवं तक वर्षा तै: अक्षयानभक्ष्यादिवीने: ) by the transient or nor permatent, M. by (those who have) not th (knowledge of the) eternal (Brahman).

प्राप्यते prâpyate, is obtained.

दि hi, because ( यतः ततः )

भुवं di nuvam ( निश्यं M. बास्त्रतंत्रदा ) the eternal, I the Ancient Brahman.

तत् tat, that.

ततः tatah, therefore ( तस्त्रात् कारवात् )

war maya, by me.

nachiketas, nachiketas,

fen: chitah, has been laid.

afu: agnih Fire.,

काityail (पुरवादिनिः कार्गद्वलवायनभूते। ग्रिनिकेतिवः M. or कान्यद्वद्वदे M. भः क्रम्म निर्मय वदावेषां विषयसवाधित or अकारवायमं क्रम्मद्वाराधेवःह विषयसवाधित or अकारवायमं क्रम्मद्वाराधेवःह विषयसवाधेवानस्तिः है:) by the not eternal M. by those who have Brahman (आ) always (निर्म) as an object of meditation, or those who meditate on A as eternal Brahman.

हुन्ने: dravyaih ( परवादिभिः M. हुन्याचि च चनःमभृतीनि तैः ) things (like cattle &c.); M. substances or faculties (like Manas &c. as enumerated in logic).

त्रस्वाच् क्रास्म praptavan asmi, I have obtained.

निश्यं nityam (याच्यं स्थानं स्थानीत्व्यं निश्यं आपि विकं M. यास्त्रतं आस् ) eternal (the status of Yama in the Heaven world, which is comparatively eternal). M. or the eternal Brahman.

I know that the Eternal Brahman is a "Treasure"; and not the Permanent is not obtained by (those who have) o (devotion to that) Permanent. Therefore O Nachiketah! even have performed the Agnihotra, (in order to learn evotion). And with faculties (mind, senses &c) fixed on the Eternal Brahman, I have obtained the Eternal.

#### MANTRA, 11.

कामस्याप्तिन्जगतः प्रतिष्ठां क्रतीरनन्त्यमभयस्य पारम्। गिम महदुक्तगायम्प्रतिष्ठान्द्रब्द्वा धृत्या धीरी निविकेता-ध्यस्राक्षीः॥ ११॥

अव्ययः--नविकेतः थीरः ( त्यं कानस्यः आसि अगतः प्रतिकां कवी

(फतन् ) सनन्धन् समयस्यनारं इतीन मदत् तदनाय प्राप्तेष्ठां हुन्द्रमा मृत्य भारतस्यात्रीः ॥

धानस्व kâmasya (विसादेः ) of Desire.

चाति åptim (चनाति M माति) fulfilment, attainment चनतः jagatah, of the world.

न्मतिखाच् pratishthâm ( खावयं M. मतिखायकं) the refuge the founder, the foundation.

क्रतोः kratoh ( फलं दे एक्य भेषदं M. भगवदीयक नेषः of भगवदीयक निष्य । of good deads (the reward like the states of being a Hiranyagarbha or the First Logos). M. of the works or knowledge (relating to God)

धनण्डचं anantyam ( धानण्डचं M. खानण्डचेतुं, धवटवफलदं ) the endless, (M. giving) unexhausting (fruit).

श्रमयस्य abhayasya, of no fear.

पारं param (परां निष्ठां M. तीरं अभवदं) the shore (where there is no fear).

स्त्रोन Stoma (स्तृत्यं M. स्तोमाः स्तोत्रसायः praise M. the Mantras or hymns of praise.

mahat ( श्रीकनादि ऐस्वर्गीद श्रीकनुष्यं इतं स्तीनं च वा भहत् च निर्दात्र ग्रावन्त् M. महाकाः स्तीनेः चाकस्ते ग्रीकादितं श्रावकां) great. The Praised One possessed of many attributes like yogic powers of anima &c. and Lordship &c. That Mighty Praised one. M. That Mighty which cannot be demontrated by all the Praise-songs of the Vedas.

चननायं prugayam (विक्लीयां नितं M. चनिः अद्यादिकिः जुजुक्तिः वा नीयवे दति उपनायं) the spacious wal (M. That which leftding to Hiranyagarbha) is sung by the great ones (like Brahma &c.)

प्रतिष्ठां pratisatham ( रिवर्ति, जास्त्रवीउज्ञतनावि M. जुकावर्ष ) the foundation, the rest. M. the refuge of the liberated.

कृष्ट्यों drishtvå M. ( बाला ) having seen, or known.

चुन्या dhritys. ( वैरोब मने। दास्त्रीन ) with firmness of mind M. M. with firm\_resolve.

भीरः dhîrah (भीनान्) the wise.

निविदेतः O Nachiketas.

कलकावीः atyasrakshîh ( ऋतितृष्ट्वाननि ) rejected (M. ऋरवन्तं रवस्तवातृभूः ) thou hast thoroughly renounced.

O Nachiketas! thou art wise; for with firm resolve tou hast renounced the attainment of desires, having seen he Brahman who is) the Foundation of the world, the iver of endless rewards of good deeds, the Shore where tere is no fear, the Mighty one praised by hymns, chanted the Great Ones, the Refuge of all.

MANTRA, 12.

तन्दुर्दर्शङ्गूरमनुप्रविष्टं गुहाहितङ्गृष्ट्ररेष्ठम्पुराग्रम् । ध्यात्मयागाधिगमेन देवं मध्या धीरो हर्षशोकी गृति॥ १२॥

कन्वयः -- भीरः दुर्वे ग्रेगुडं अनुप्रविष्ठं गुहाहितं गहरेखं तं पुराचं देवं व्यास्त्रयानाचित्रनेन पश्वाहर्षचोकौ सहाति ॥

तं tam, That, इर्वेचे durdarsam ( हुन्तेन वर्धेननस्य, ऋतिसूचनत्यात् M.

कतिमक्षेत्रचे ) difficult to be seen. M. knows with great exertion.

गुड्ड अनुप्रविद्धं Gûdham anupravishtam (गहनं अनुप्रविद् प्राञ्चतविष्यविद्यारिवश्वादेः प्रव्यञ्ज M. सूदं — धानिव्यक्तं अनुप्रविद्धं — प्रेरकतया वर्षकगरंतः प्रविद्धं ) who has en tered into the dark; M. who is unmanifest and pervades (the whole universe). See I. 29

पुरादितं guhahitam (गुरामां दृष्टी स्थितं तम उपसभ्यमानत्वा M. चर्चमाचिद्ववगुरायी दिलं चेस्थितं, M. M. hidden in the cave; placed in Buddhi, remaining in th hearts.

महरेहं gahvareshtham (गहरे विषये खनेकानयंसंबद तिश्वी M. जुक्तकीवेदियतं । संस्थानस्थात् जुल्लीगहरोत्तेयः ) M. M. who dwells in the abyss; who stays in greadifficulties and dangers; M. who dwells in the Mukta-jivas.

पुराचं puranam (पुरातनं ) the ancient.

स्थाल-पेताविषयेन adhyatma-yogadhigamena (विषयेभ्यः प्रतितं इरवचेतव आस्तिति चनाधानम् = अध्यास्त पेताः, तस्य अधितः M. ध्यानपेतिवातिऽधित्रमः, तेत ) by the understanding obtained from Adhyatma-Yoga or with drawing the mind from all objects, and fixin it in the self M. by the knowledge obtained b Dhyana-yoga or the yoga of meditation. M. I by means of meditation on the self. Or सम्भास-विद्यावनं

देवं devam ( जात्वानं M. क्रीवादिनुव्दिविषष्टं ) the Ge (the Atman )

- matvå (খালা বাধাব্যাক্ষর) having thought over or known or realised
- चीरः dhîrah ( द्विद्वाम् ) the wise ( having the qualifications of sravana, mansna &c.)
- harsha-sokau, joy and sorrow; joy at the attainment of objects of desire, sorrow at their nonattainment: being fully satisfied with the bliss of divine knowledge.

werfa jahati, leaves behind.

The wise leaves behind joy and sorrow, having known God by the yoga of concentration of self,—Him who ifficult to be seen, who pervades the universe, who is the heart of all, who dwells in the Muktus, the Ancient Days.

#### MANTRA. 13.

एतज्जुत्वा सम्परियुक्त मत्र्यः प्रवृक्त धम्पेमगुभेतमाप्य । मेादते मादनीयछ हि लब्ध्वा विवृतछ सद्म निविदेत-:मन्ये ॥ १३ ॥

खन्तवा — (यः) भर्यः धतत् मुक्ता संपरियुद्ध भन्ये प्रवृद्ध करं आधुं आष्य अञ्चति सः भश्यः) दि भेादशीयं दि साध्या भीदते। निविक्षेतचं (प्रति) विवतं नन्ये ॥

etad ( भारततस्य यददंगस्थानि M. इस्र ) this (doctrine of Self or Brahman)

मुत्वा srûtvå (भरद्भ्यः मुत्वा ) having heard.

वंपरियुद्धाः sam-pari-grihyah (श्वावार्यप्रवादात् वव्यगास्त्रणावेन परिवृद्धाेपादाय M. वव्यव्यास्त्रा श्रीवाद्भेदेन जुल्लशेवेदिवर्त-वास्त्रा स्नारते ) fully embraced it, or known it. Having known It as separate from Jiva, dwelling in the Mukta jiva.

भाषेः martyah ( भरक्षभर्ग ) mortal.

मधुस pravrihya ( उदान्त, प्रवक्षकृत्यं सरीरादेः M. कं प्रवक्षकृत्य ) having separated or known by d crimination. M. having separated it from t various sheaths and from the various jivas being distinct from them.

षम्बेच or M. धर्मच dharmyam or M. dharmam ( धर्म गयेतं चर्ग्यं M. बगद् चारकं ) Being M. the uphold (of worlds)

आहे anum ( जूरमं ) subtle.

स्तम् etam ( फ्रास्तानं ) this (Atman) or M. दर्ग (भगवंत) God. ↓

भाषा क्षेप्रक (भाषा) having reached.

w sa, he.

चोदते modate, rejoices.

भोदनीयं modaniyam ( इपेवीयं जालानं ) what causes rejo cing i. e. the Self or God,

fe hi, because.

सारका labdhvå having obtained.

विश्वतं vivritam ( खपावृतद्वारं, खिभवुलीभूतं M. मकटितं ) ope

चड्ड sadma ( ज्ञसन्द्र भवनं M. वेश्वंटहारं ) the house Brahman, M. the door of Vaikuntha Heaven.

विश्वतिष nachiketasam, for Nachiketas.

जन्ये manye (जानानि ) I know.

Having heard this (teaching of Brahma), and fully comprehending it the mortal, who separates (It from the Jiw

hes this Subtle Upholder, and rejoices because he has d the Source of all joy. I think that for Nachiketas abode of Brahma is open.

#### MANTRA. 14.

अन्यत्र भम्मोद्यत्राधर्माद्म्यत्रास्मात्कृताकृतात् । अ-। भूताञ्च भव्याञ्च यत्तराश्यश्चि तहृद् ॥ १४ ॥

त्रण्ययः --- यत् तत् चर्गत् अन्यत्र अधर्मात् अन्यतः, अस्तात् कृताकृतात् अन्यत्र च भव्याच अन्यत्र पद्मवि तद्वद ॥

वायम anyatra वर्षात् dharmât ( वासीवात् वर्षात्वात् वत्यवात् तत् कारकेश्यव प्रवन्ततं M. वर्षे व्यवदेशिं ) other than Dharma (the performance of scriptural duties, their fruits and their agents) R. End

र सपर्वात् anyatra adharmât, other than non-dharma. R. Means.

त्र अस्तात् anyatra asmåt (प्रवितात्) other than this (manifest)

हताकृतात् kritâkritât (कृतं=कारे, ककृतं=कारक M. कार्य-कारकात्) effect and cause.

ाव चुतात् anyatra bhûtât ( खितकाचात् सातात्, M. खतीवात् ) other than the Past.

T cha and.

नव्यात् च bhavyat cha (भविष्यनञ्च तवा वर्तनानात् M. धानानिनञ्च) than the future and (the present)

यद yat ( ईद्वयं वस्तु चर्वव्यवहारगाचरातीतं ) what (thing which transcends all experience.)

सन् tat that.

पद्मावि pasyasi ( जानावि ) thou seest or knowest.

at tat that.

चद vada (चक्रां ) say thou (to me).

Different from Dharma, different from Adharma, different from this chain of cause and effect, other than past, future and (present time), that which thou seest, that say thou.

MANTRA, 15.

सटवें बेदा यत्य इमामननित तपार्श्वति सद्योखि च य द्नित । यदिष्ठन्तो ब्रह्मचर्ये हचरनित तत्ते पद्श्वं सङ्ग्रं क्रवीम्योनित्येतत् ॥ १५ ॥

अन्ययः — शर्वे वेदाः यत्यदं जामनन्ति सर्वाति तर्पाति च यह्नदिन इच्छान्यः ब्रह्मवर्षे चरन्ति तत्यदं ते सङ्ग्रहेच जोच् दृश्येतत् अवीनि ॥

sarve, all.'

Ter: vedah, The Vedas.

un yat, what (M. ueu) whose.

चवं padam (पदनीयं, गमनीयं M. स्वदयं) word (ple goal) M. nature or real form.

चाननन्ति &mananti (चित्रभागेन प्रतिपादयन्ति M. जुरूपः बोधवन्ति) uniformly declare or demonstrate express principally M. M. record.

auffe tapa.nai (M. यत्त्रीत्यवेतर्गीच कर्नीकवेदाः वर्त penances or sacrifices or for attaining wh penances are taught.

caffe sarvani, ali.

cha, and.

ut yat, what.

vadanti, they say.

vat, what or whose.

इच्छनः ichehhantah (M. यत् मीतिच इच्छनः नहान

desiring. M. The great ones desiring Whose satisfaction or wishing to please Whom.

ब्याच्येच Brahmacharvam ( गुरक्ततवासनक्तं M. ब्रह्ममे। बर अवदादिकं रुप्वेरेतस्त्वादिवतंवा ) the life of a religious student living in the house of his preceptor M. the hearing, meditating etc. in order to realise Brahman: or the vow of celibacy.

चरन्ति charanti ( M. अनुतिस्त्रन्ति ) perform

tat. ( . ve ) that (word ro goal)

te (तक्यं) to thee

बदं padam, the word, the state

sangrahena (संसेपत: M. संसेपेक) concisely, briefly. संग्रहेषा

क्वीनि bravîmi, I tell

क्यों Om (क्यों ग्रव्हवाच्यं क्यों ग्रव्हमतीकंत्र M. क्षंगीकाराय आंकारः ) It is either the sound or the thing signified by it. M. Om I swear or solemnly promise to tellt his to thee.

wia iti

पतत् etat, thi⁴

The Goal or the Word which all the Vedas declare, and Whose sake they lay down austerities, desiring Whom great ones perform Brahmacharya, that Goal or the Word ill briefly tell thee, it is Om. (M. That Goal I shall ily tell thee : be sure of it).

MANTRA, 16.

एतद्भ्येवाक्षरम्ब्रह्म एतदेवाक्तरम्परम् । एतद्र्रध्येवाक्षरं वा या यदिष्यति तस्य तत् ॥ १६॥

चाण्ययः -- स्तत् दि स्य धावरं ब्रह्म (कापरं ) स्तत् दि स्य कापरं परं (ब्रह्म स्तत् दि कापरं चारनाये। यत् ( परं शपरं वा ) सच्चति तस्य तत् ( सवति । विद्याति ) ॥

वतत् etat M. ( त्वया वृष्टं ) this (which thou hast asked

दि hi, verily (दि ह्युच कतः दृश्यर्थे) or M. (दि यह र वमयनमाविद्व दरोतको )

चव eva, even ( qualifying अस i. e. असीव )

सवरं aksharam (M. सविनाचि ) syllable M. Indestru tible M. M: Imperishable.

au Brahma, Brahman (Inferior Brahman)

wan fe wa etat hi eva, for this even.

अवरं aksharam (M. परमावर नानकं) syllable or Indet tructible.

परं param, the supreme, highest

स्तर्दि एव आवरं etat hi eva aksharam, this verily eve Imperishable.

बात्वा jnåtvå (चपास्यब्रह्मति M. ये।ऽधिकारी बात्वा ) havin known.

यः yah (अधिकारी) who

वत् yat (वरनवरं M. इष्टं) whatever (higher or lower graffa ichchhati, (कानवते ) desires

aw tasyn for him

at tat, that ( takes place or is obtained ).

This Indestructible is verily Brahma (as manifested). The Indestructible Om is the Highest, (Unmanifest Brahm also having known this Indestructible One, whatever any on desifes that he has.

### MANTRA 17.

### एतदासम्बन्धः श्रेष्ठमेतदुःसाम्बनम्परम् । एतदासम्बनं खा ब्रह्मलोके महीयते ॥ १७॥

जन्मयः — स्तत् आलन्तनं सेष्ठं, पतत् आलन्तनं परं ( आपरं च ) स्तत्

रतत् etat ( मस्मापिः M. त्वपापृष्टं ) this (attainment of Brahman or this question asked by thee.)

बासस्वनं &lambanam (M. आवयं ) support, refuge.

मेहं Sreshtham (मधस्यतमं, M. सर्वेषां मुख्यामयं) best, most praise-worthy, the principal (goal of all).

श्रासम्बर्ग चात्वा etat ûlambanam jnûtvû, having known this support.

इसतीके नहीवते Brahma-loke mahiyate (परस्तिन् इस्विक् अपरस्तिन् च अग्रभूतो इस्वव्ह् चवास्यः भवति M. भगवत् कोके पुणते ) M. M. is magnified in the world of Brahma. Becomes Brahman, merged in the Higher Brahman, or is worshipped as a Brahma if merged in the lower Brahman. M. Is respected or honored in the world of the Lord. Or सम्बन्धेकः = सक्तनोकः, तस्तिन् वहीवते प्रभी भवति Brahma-loka means Brahman itself as the world. Is honored in Brahman.

'his refuge is the best, this refuge is the highest, ng known this refuge, he is hailed as "O great One," rahma-loka.

#### MANTBA 18.

न सायते सियते का विविधितनायं कुतिरियन स्थू किश्वत् । अजा नित्यः शास्त्रतारयम्पुरासी न इन्यं इन्यन्यने शरीरे ॥ १८ ॥

अन्वयः — अयं विषित्ति न जायते जित्रते वा कुतक्षित् न बभूव काहित् वभूव । अयं अन्तः निश्यः ग्राय्वतः पुरावः इम्यनाने ग्ररीरे न इम्यते ॥

w na, not.

जायते jâyate ( उत्पदाते ) is born.

न्नियते mriyate, dies.

चा vâ, or.

विपश्चित् vipaschit (नेषाची M. चानी) the wise, the knor ing.

न na, not.

क्षर्य ayam (क्षात्मा M. भगवान्) this (Atmas) or Lord

कुपश्चिए kntaschit (नायनास्ता कुतश्चित् कारणान्तराष्ट्र का • M. आर्थ भगवान् कुतश्चिद्धि न झायते) from an where (this self does not come out from an other cause) or this Lord is not born from an where, nor does it die, as the Lord is withou

> birth and death, so those who know the Lor transcend birth and death.

 into existence. M. Essentially there is no birth and death, the wise have no such birth and death: but even while in bondage there is no birth for It.

खनः ajah, unborn (essentially, though appearing to be born)

निस्य: nityah, eternal, perpetual.

बारवतः sâsvatah ( अपत्य विविधितः M. अविकारः ) eternal, everlasting, without change or decrease.

खयं ayam, this (M. जीव: jiva)

पुराष: purânah (पुराऽपि नव एवेति M. पुराणं = पुरंदेषं, आवित गण्डति) M. M. Ancient. S. Though old yet ever new. M. That which enters (anati) into bodies (pura) i. e. embodied.

w na. not.

इन्यते hanyate ( दिस्यते ) is killed or injured.

स्यमाने hanyamane, being killed.

बरीरे sarire, the body (Locative Absolute) or .

ापि देवे api dehe, even the body.

e is not born, nor doth he die; nor having been, ceaseth y more to be; unborn, perpetual, eternal, and ancient, not slain when the body is slaughtered.

MANTRA 19.

न्ता चेन्सन्यते हन्तुश्चे हतत्रचेन्सन्यते हतम् । भौती म विजानीतो नायश्चे हन्ति न हन्यते ॥ १९॥ वयः—हन्ता हत्तुं भन्यते चेत् इतः इतग् मन्यते चेत् (तर्दि) ती रभी न हः अर्थम हन्ति न इन्यते ॥ hanta, the killer (M. The jiva is essential unborn &c. How then one gets the idea that is the killer or the killed? This idea is mere a delusion as shown in this verse).

चेषु chet ( बदि ) if. ●

भन्यते manyate ( विकायति ) thinks, or meditates.

হন্তু hantum (হণিজ্ঞাণি হন হরি) to kill (If thinks "I will kill him the Atman") or M. হ আমাৰ হন্তু to kill the essential nature of jir hatah, the killed or injured.

de chet. if.

भव्यते manyate, thinks.

इतं hatam ( फाल्मानं इसोडइं ) killed (i. e.) I am kill my Atmu is killed or injured.

wil ubhau, both.

al tau, they.

विज्ञानीतः na vijunitah, do not know or understand (the true seif or Jiva)

न अयं na ayam, neither this.

wied hanti, kills.

न इन्यते na hanyate, nor is killed.

If the slayer thinks to slay, if the slain thinks him to be slain, they both do not understand (its nature), this one neither slays nor is slain.

MANTRA. 20.

अजीरकीयान्महता महीयान् प्रात्मास्य जन्तीर्निहिता गुहायाम् । समद्भतुः पश्यति यीतशोकीः भातुः प्रसादान्महिमानमात्मनः ॥ २०॥ अन्यवश--- अच्य कन्तीः बुदायां निद्तिः ज्ञाला क्ष्योरबीयान् नद्दशः नदीयान् पुः चातुः सरादात् तं आस्त्रतः न्द्रदेनानं (यदा) पद्मति ( तदा ) वीतयोकः ति ) ॥

श्वारे anoh ( सूचनात् ) than an atom.

अभीवान् aniyan ( अजुतरः ) recre subtle.

महतः mahatah ( महत् परिभाषात् ) than the great,

नशीवान् mabîyan ( नइसरः ) greater. .

wiewr Atmâ, the Self.

ध्यस्य asya, of this.

बन्तीः jantoh (प्राविज्ञातस्य M. जीवस्य ) of the creature, of the jiva.

লিছিল: nihitah (আব্দেশ্রনা, হিল্ল: M. দিলা হিল্ল: )
placed; remained as self; entirely placed M. M.
hidden.

जुडायें guhâyâm ( इदये M. इदि ) in the cavity, in the hears.

सन् tam ( खालामं ) Him (the self)

স্ক্ষন্তঃ akratuh ( অকাদঃ M. অকাংবাদ্য বিষয় বিষয়ক ক্ষত্ত অভিনে নিজ্যবাদ্) free from desire M. Believer ( kratu ) in Vishnu ( जा ).

प्रस्थित pasyati M. ( दावात् विकानाति जयम् खडमस्मि व्यानद्वारा वावात् करोति ) sees, realises in meditation, or realises I am that.

तिवयोक: vîta sokah, free from grief or sorrow.

भातुः dhâtuh ( भनावीनि करबानि भातवः ग्ररीरस्य भारबात् M. दरेः ) of the senses (like Manas &c.), M. of the Hari or Creator. Sankara reads dhâtu prasada as a compound word. Madhva reads it as dhâtuh genitive singular of dhâtri. प्रधादार prasadat, by the grace, or by the tranquility. जिल्लामं mahimanam (M. नहान्तं, यहानुष परिमार्च) the

greatness ( the great qualities ).

भ्रात्मनः åtmanah M. (चलात्) of the self. M. fron himself, as compared to himself.

More subtle than the subtle, greater than the great the Atman of this Jiva is placed in the cavity: he wh is free from desires and beyond grief, beholds by the tranquility of his senses that majesty of the soul.

#### MANTRA. 21.

## आसीना दूरं ब्रष्ठति शयाना याति सर्व्वतः। कस्तम्मदामदन्देवं मदन्या ज्ञातुमहेति॥ २१॥

खन्वयः—(यः) आरमीनः हृतं व्रजिति स्रोपानः सर्वतः याति तं नदा नदं दे भत खन्यः वः चातं आहेति ॥

आसीनः asinah ( अवस्थितः, अचवः एव पन् ) siting still.

दूरं dûram, far.

चनति vrajati, he walks.

भवानः sayanah, lying down.

याति vâti, he goes.

सर्वतः sarvatah, every where.

as kah, who.

तं tam, That.

भदाभवं madâmadam ( सम्दोर अवस्तु, सहचीर हपेस्न M. भदशामा सुखं अमुखं ततीभवित हति भदामदं दुखामुलहेतुं ) M. ] who rejoices and rejoices not. M. Who is t cause of rejoicing and grief.

देखं devam, the shining one, the god.

बह जन्मः mat anyah, Another than my self.

wig jnatum, to know,

wifa arhati, is able, or is worthy.

Unmoving it goes afar, resting it moves everywhere the other than my Self is able to know that shining One, he dispenser of pleasure and pain.

MANTRA. 22.

### श्रश्रारीरथं शरीरेष्वनवस्थेष्ववस्थितम् ।

महान्तं विभुमातमानं मत्वा धीरी न शोचित ॥ २२॥

आण्ययः — भीरः अनवस्थेषु ग्रारीरेषु अग्रारीरं अवस्थितं नदान्तं विश्वे आयाननं स्थान ग्रोवति ॥

वशिरं asarîram ( स्वेन क्षेत्र जाकाशकाण जास्ता तं ) bodiless.
वरिदे sarîreshu ( देवपितृत्वुज्यादि शरीदे M. प्राविदेदे )
in the bodies ( physical, astral and devachanic.)

- सानवरचेडु सावvastheshu ( अवस्थित रहितेडु, अतिरथेडु M. नश्वरेडु प्राविदेहेडु अधारीर तत्यरीरिनिनित्तकविकाररिहततवा अव-रिवर्त ) in not permanent, among the changing M. In the transient bodies of living creatures, that bodiless one exists, free from the changes that are inherent in bodies. According to Madhva, this word qualifies धरीरेडु.
- श्रवदिवतं avasthitam (निर्द्यं, श्रविकृतं ) eternal, unchanging M. existing, or staying in.
  - जहान्तं mahantam (M. देशकासगुपतः जहान्तं) great (in regard to Time, space and qualities)
    - विश्वं vibhum (व्यापिनं M. वनमें) all pervading M. all powerful.

बाल्युमं Atmanam M. (स्वानिमं बाल्या ग्रहचं स्वतीजनका प्रदर्शनार्थे ) the self M, the Master, the Lord.

णक्या matvâ ( अवस् खडन् इति ) having known (It: "I am this")

चीरः dhîrah (धीनान्) the wise. न na, not.

घोषति sochati, grieves, M. जुलो भवति, He become liberated.

The wise, having known that Self as resting unembodie in these changing bodies, as great and all-pervading, become fully liberated.

#### MANTRA, 23.

नायमात्मा प्रवचनेन'लभ्यो न मेथया न बहुना श्रुतेन यमेवैष इत्तुते तेन लभ्यस्तश्येष आत्मा विद्तुते तन् स्वाम् ॥ २३ ॥

मान्ययः — आर्यं आरात्मा प्रविधाने न लक्ष्यः । मेथया (न सभ्यः) बहुना मृते (म सभ्यः) इषः यमेव (स्वात्नानं) बृतुते तेन कभ्यः तस्य स्वः आर्ताः। तर्त्ते विवृद्धते ॥

- ण अवस् आत्ना na ayam âtmâ, not this self, or This self is m
  - प्रवचनेन pravachanena (खनेकवेदस्वीकरचेन M. व्याख्याने। studying many Vedas or sciences M. by আ mentaries, lectures.
    - सच्यः labhyah (चेयः M. दर्भनीयः) obtained, knou seen.
    - न नेवया na medhay& ( ग्रन्याचेषारवशक्या M. स्वक्रीवनवावने nor by understanding, by the power of quick

apprehending the sense of books. M. by the power of one's own intelligence.

T na, not.

चहुना bahunâ, by much.

भूतेन srutena (भवषेन) by hearing or learning.

वस् yam ( यनेव स्वात्नानं ) whom.

eva, even.

एव esha सापकः M. (भगवान्) this .(seeker of self or M. God)

इञ्जवे vrinute (मार्थयते M. स्वीकरोति यस्त्रै महीदति इति यावत्) prays to, M. accepts or elects. i. e. on whom He shows His grace: with whom He is pleased.

हैन tens (तिनेशाइलाना वरिता स्वयमाल्या सभ्यः श्रायते स्वय् by him.

कश्यः labhyah (चायते, M. दर्भनीयः) (is) obtainable, knowable, visible.

तस्य tasya, of him or by him ( जाल्यकानस्य who desires Self alone or M. who is the object of Divine grace महाद विश्वस्य )

esha, this.

wrent atma, the Self.

विवृक्ति vi-vrinute ( प्रकाशयति M. दर्भवति ) reveals, shows.

सन् tanûm body.

svam, ( स्वजीयां स्व यायात्म्यम् ) own ( Its true nature, ) M. The direct knowledge can be obtained through the grace of God alone.

This Atma is not to be obtained by many explanations, or by the Intellect, nor by much learning. It can be

ebtained by the Soul by whom it is desired. His sou reveals its own truth. (Madhwa's reading is:—whom along this Atma selects, by him is it obtained: for him this Atma reveals its own nature)

#### MANTRA. 24.

### नांविरते। दुश्वरिताकाशान्तो नासनाहितः। नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैननाप्नुयात्॥ २४॥

श्चल्यः—दुव्यस्तितत् व्यविस्तः सर्वन प्राप्नुयात् व्यवालाः (सर्व) न (श्वाप्नु यात्) व्यवनाद्दितः (सर्व) न (श्वाप्नुयात्) व्यवालः नामसैः वा व्यपि (सर्व) न (श्वाप्नुयात्) (बिल्तु दक्त विकवसः) प्रदानिन सर्वे थाप्नुयात्॥

M. If He is visible by His grace only, what is the use of Vairagya &c. ? To this the Shruti replies that juana a necessary in order to get that grace.

🔻 na, not.

खनिरतः a-vi-ratah, (खनुपरतः M. खनिवृत्तः) ceased to be attached, not turned away.

दुश्वरितात duscharit&t ( प्रतिचिद्धात् मृतिस्वृति-प्रविदितात् पाप सर्भेषः ) from evil-conduct, from sinful works prohibited by the Vedas and Dharma sastra. M M. wickedness. Who has not controlled his conduct, not learned समः ॥

₹ na, not.

श्राचाः asAntah, (श्रानुपरतः M. श्रवस्थानन-ध्यापैः भनवात् निद्धा-रहितः) not tranquil (who hase not controlled his mind). M. who is devoid of devotion to the Lord and does not practise study, meditation and contemplation, who has not श्रावाः s m na. not.

स्वादितः a-samahitah ( अनेकामननाः, विविध्यविकः M. स्वावस्तु तवा सानदीनः ) not concentrated, not-one-pointed-mind; mind-dispersed. M. who is devoid of the true knowledge of things. Who does not possess the attribute of समायानः ॥

w na, not.

स्त-नात्त्रश्चः a-santa-manusah ( व्यापुतिक्तः M. विषय भोगे प्रशं दुविद्योगः, विषय संपटः ) not-tranquil-mind, M. who being immersed in the enjoyment of sense objects, is devoid of right understanding.

बा छाचि vå api, or also.

प्रवानिन prajnanena (त्रद्ध विद्यानेन M. प्रवानद्वारा) by knowledge. S. by Brahma-knowledge.

सनं enam (मकृतं ज्ञात्नानं M. भगवंतं तत्मचावं) this (Selfor M. God and His grace)

आग्रवात Apnuyat, he obtains.

Whosoever has not ceased from wicked ways: is not trolled (in his senses), not concentrated (in his intellect), is not controlled (in mind) does not obtain this Atma; .) even by knowledge.

Another reading is .-

He who has ceased from evil deeds and is controlled (in es), concentrated (in intellect) and controlled (in mind) sins this Atma through the knowledge (of Brahma.)

MANTRA, 25.

यस्य ब्रह्म च क्षत्रञ्च उभे भवत घोदनः। सुत्युर्यस्योपसेचनं क इत्या वेद् यत्र सः॥ २५॥ साम्बुतः -- रस्य त्रहा च सत्रं च तमे सोहनः भवतः वस्त पृत्युः तपवेवः वस (वर्तते) हत्यासः वेदः ॥

- पच्य ynsyn S. चारननः (M. चनवतः) of whom whose (the Self or God)
- ज्ञस Brahma (ज्ञासकर बारवाजाको वरह) the Bu mana (caste)
  - eha, and.
  - छत्रं kshatram ( चत्रियत्व बारयाक्रान्तं च ) the Kshati
  - च cha, and (इतरेतर समुद्रये च घव्यी उभे ब्रह्मको सर्वेषभेविधारको ज्ञापि, सर्वेश्रामभूते)
  - ubhe, both.
- भवतः bhavatah ( स्वाताम् ) are.
- भोदनः odanah ( अधनं री. अह') food.
  - भूत्यः mrityuh ( प्राचितां चारकः ) death.
  - vasya, whose.
- ैचप सेवनं upa-sechanam ( स्वोदनस्याधनस्थेऽस्यपर्युष्टः M. सदा स्वेचति सन्नादनस्य।सनं वर्णननक्षे ) over-sprinkling.
  - w: kah, who.
  - प्रया itthû ( प्रयं वर्ष यजीक्रमाधनवानित, M. प्रशं प्रकारेण तदितियेयः ) thus.
    - चेर veda (विज्ञानाति ) knows.
    - चल yatra (यल तिस्ति) where.
      - च sa ( ज्ञात्ना M. पर्व जगत् चंदर्गु गुकका जदावता) (the Atma or the great Destroyer of the verse)

Who thus can know where that (Self) dwells, of w the Biahmana and Kshattriya both are as food, and I, D am but a sprinkling over it.

# अथ प्रथमाध्याये त्रितीया वल्ली।

MANTRA 1.

ऋतं विबन्ती सुकृतस्य लोके
मुहाम्प्रविष्टी परमे परार्हे।
सायातपी ब्रह्मविदा वदन्ति
पन्नाग्रया ये च त्रियाचिकेताः॥ १॥

अन्ययः — ये ब्रह्मध्यदः परुवासयः तुलाविक्षेताः च (ते ) पत्ने परार्षे सोसे संस्थितः सुकृतस्य ऋतं विवन्तो स्वासतयी वदन्ति ॥

भ्यूतं ritum ( सत्यं, सवस्यं भावित्वात् कर्मफलं M. बुक्तवयां )
Truth, the fruit (of work) M. the fruit of good work.

pibantau M. ( jara) both drinkers (S. The word is in the dual number, but should be construed as singular. The real "drinker" is jiva only, not Ishwara S. The two particular "forms" or aspects of Vishnu, called Atmå and Antaråtmå.)

उह्नतस्य sukritasya, ( स्वयंकृतस्य कर्नणः भ्रतं M. सुकृतस्य कोके = प्रस्यंविधिनिकोके प्रस्तिनिकं मारीरे हृदयप्रस्यां ) of one's acts, of good deeds. S. to be construed with ritam. Sukritasya ritam = fruit of good deeds or of one's own deeds. M. To be construed with "loke". Sukritasya loke = in the world of the doer of good deeds, in the body, formed from the merits of good deed, in the cavity of the heart. कोके loke ( अस्ति सारीरे ) in the world (in this body) इसं प्राकृति ( प्रस्ति सारीरे ) in the cavity (Buddhi).

मन्दिशे pravishtan, entered.

परमे parame ( बाह्यपुरवाकाश्चरंशानापेद्या परमम् । चर्चजीवोत्तमे ) in the highest (as compared wi , the external ether) M. in the best of : Jivas.

परार्थ or भवें parardhe or dhye (परस्य ब्रह्मकोध्ये स्थानं ; ति वर्ष ब्रह्मोपसभ्यते ; हार्यकाधि M. परंजारवन्ते वे हति वा, आयमन्त्रात् आहे आभिवृद्धे धानाविद्रार्थे गुख्यवार्थ the abode of the Supreme (Brahman) i.e. t ether of the heart. M. In the most excelled

tiunad chhâyâtapau (M. चापु- जवापनी:, जुबहाको like shadow and light. M. good and bad, give pleasure and pain S. one transmigrating, t other free from it.

exalted, in the Principal Vâyu M. M. Summi

इस्रविदः Brahma-vidah ( M. इस्रवानिनः ) the knowers Brahman.

वदन्ति vadanti (कवगन्ति ) say.

पंचामतः panchâgnayah ( सुद्रस्थाः M. देववस-पितृवस-भूतः भनुष्यवस-ब्रह्मयस कर्ष पंच भन्नायस्वतः or द्रा-पर्वत्य पृषि पुंची कप पंचामित विद्रान निष्ठावा ) the house-hold M. the keepers of five fires—ie. performers Deva, Pitri, Bhuta-Maoushya and Brahm Sacrifices. Or who tend the five fires Chhândogya Upanishad T S. Those who co trol their five fires or senses or Gârhapati Dakshinâgni, Ahavanîya, Sabhya Âvasathya

पे ye, who.

🕶 cha, and.

जिनाविकेताः tri-nachiketah (तिः कृत्वो नाविकेतीऽग्रिकिती मे

M. त्रिवार कृतनाविद्येताग्रयः) who perform the triple nachiketa fire sacrifice.

There are two souls (the Higher and the Lower self) both sished by truth, existing in the world of their own deeds their self-madeen vironment) having both entered into the ty, the highest place of the Supreme. Them the knowers trahma as also the performers of the five fold fires and triple nachiketa sacrifice, declare to be as light and its ection.

#### MANTRA. 2.

यः चेतुरीजानानामक्षरम्त्रस्य यत्परम् । अभयं तितीर्घताम्पारं नाचिकेतथ्धं शक्षेमहि ॥ २॥ अन्वयः—यः ई जानानां चेतुः (तं) नाविकेतं अभयं पारै तितीर्पृतां यत् अवरंत्रस्र (तत्) सकेनदि (सातुं)

u: yah, who.

चेतुः setuh.( चेतुरिव M. चर्यादा ) bridge, M. boundary, . limit.

रंजानानां गुंकेnânâm (यजनानानां किनेवां दुःखरंतरवर्षेत्रात्) of the sacrificers (M. This word is formed from the root यज्, to sacrifice, with the affix कानम् causing the change of tinto से । विषयु वाजिनां of the performers of karma; M. the worshippers (of Vishnu).

षावरं •aksharam ( जास्माख्यं ) Imperishable, indestructible.

ww Brahma, the Brahman.

at yat, or at tat, which or that.

षरं param ( परनावयं M. इसनं ) the highe (refuge', the best, Supreme.)

'क्रभवं abhayam (भवकूनं M. धमयं पारं = धमयपवं बीर •the free from fear, or fearless; M. the sho which gives security from fear.

तितीर्थतां titîrshatâm (ततुन इच्चतां ब्रह्मियां M. बंबारावं ततुनिच्चतां) who wish to cross (the ocean Samsâra, births and deaths)

चारं param (तीरं) shore.

नाविक्षेत्रं nachiketam (नाविक्षेत्रार्श्यः, तं चातुं चतुं चा ध निक्षत्रं प्रति चापनं वर्त्तुं) the Nachiketa fire u to Nachiketa, i.e. according to S. may we be abl to know and collect the Nachiketa fire. An according to M. "we may be able to tella teach Nachiketa".

महोनदि or महोताच sakemahi or sakema si ( मह्नवनः M. महा The अप् declension is a Vaidic irregularity. The affix भाषा is added by Pânini VII. I. 46,) mi we be able. The higher and the lower Brahma are respectively the refuge of the karma-kanda and Brahma-vidas.

May we be able to know both the nachiketas fire at that One who is the aim of all worshippers, the imperiable Brahma, the place where no fear is, for those who we to cross Samsara.

#### MANTRA 3.

स्रात्नामश्र रिचनं विद्धि श्ररीरश्र रथमेव तु । बुद्धिन्तु सारियं विद्धि ननः प्रयहमेव च ॥ ३ म जन्यसः—जात्मानं रिवर्ण विद्वि घरीरं हु रचं स्व (विद्वि) दुर्हि हु विविद्वि ननः स्व च प्रसद्धं (विद्वि)॥

आस्तानं Atmanam ( आत्रनं चंदारिजं M. अरीरांतं व्योपिनं सीचित्र )
the Self (the individual transmigrating evolving, rita-drinking Ego). M. the jîva (pervading throughout the body).

चित्रि viddhi ( चानीदि )know thou.

बरीरं sariram, the body.

ratham, the chariot,

www eva, even.

tu, verily.

buddhim. ( wwaenumewi) the Buddhi; the Pure Reason, the power of determining.

tu, verily.

strathim, the driver or charioteer.

fafz viddhi, know thou.

was manah, the Manas, the mind.

अञ्चल pragraham ( रचनां ) the reins.

eva, even.

w cha, and.

Know thou the Atma as seated in the chariot, the body n as the car; Buddhi is the driver and Manas us the

#### MANTRA 4.

इन्द्रियाचि इयानाहुर्विषयाश्चरतेषु गाचरान् ।. आत्मेन्द्रियमनायुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिषः ॥ ॥ ॥ भ्रम्ययः — मनीथियः इन्द्रियायि इयाक् आयदुः तेषु नीपरात् थिय।
(आयदः) आत्मेन्द्रिय मनेशुक्तं (आयत्मार्वः) मोह्ना इति आदुः ॥

इन्द्रियाचि indriyani ( चचुरावीनि ) the senses (like eye, e &c.). The astral body or the body of sens tion.

इवान् hayân (भ्रावान्) horses.

आरहः åhuh ( प्राचाः ) say (the wise).

विषयान् vishayan ( कपादीन् M. श्रवादीन् ) the objects : senses).

तेषु teshu (इन्द्रियेषु M. तेषां) their.

गाचरार gocharan ( मार्गान् M. आध्यसंचारामुङ्गलदेशान् ) t roads M. the places on which horses can ru The race-course.

श्चाल इन्द्रिय पने। युक्तं âtma indriya mano yuktai ( यरोरेन्द्रियमने। मिः चित्तं ग्रंयुक्तं M. श्चाल्तामं इन्द्रियमने। युक्तं ) body-senses-mind-joined. M. The Atmin union with senses and mind (astral atmental, is called bhokta or enjoyer).

भोक्षा bhoktû ( बंबारी M. शुखदु:खानुभवकृत उच्चत्वभीश भाजं) the enjoyer, the transmigrating ego, t experiencer of pleasure and pain, high at low states.

wia iti, thus.

चाडुः âhuh, say.

भनी विष: manîshinah (विवेकिन: M. चानिन: ) the wise.

They say the senses are the horses and the objects the roads; the wise say that the experiencer is the Atma join with sense and mind.

#### MANTRA. 5.

## यस्त्विज्ञानवान् भवत्ययुक्तेन मनसा सदा । तस्येन्द्रियाययवश्यानि दुष्टाश्वा इव सारचेः ॥ ५ ॥

अध्ययः—यः (सारियः) तु अविद्यानवान् भवति अपुक्षेत्र भनसः सदा क्षोभयति ) अपस्य सारयेः दुष्टाश्या इत इन्द्रियाचि अवश्यानि (भवन्ति ) ॥

यः yah, who (the Buddhi charioteer)

3 tu, but

विद्यानवान् avijnânavân, (खनिपुतः M. विवेकहीनः) without wisdom, not dexterous, without discrimination.

भवति bhavati, is.

अधुक्तिन ayuktenn, ( अप्रमृहितिन, अधनाहितेन M. अनिपृहितिन ) unjoined; without roins, without balance (of mind), without concentration (of mind)

भनका manasa. ( मग्रहस्थानीयेन ) with the mind.

चदा sadâ, always.

तस्य tasya, his (i. e. of such a Buddhi charioteer)

िन्द्रवाचि indriyani, the senses (i. e. the horses)

।वस्यानि avasyâni, ( अधक्यानि-अनिवारकीयानि ) unmanageable, un-controllable.

दुशस्त्राः dushtû-svûh (श्रदान्ताञ्चाः) vicious horses, unbroken or untamed horses.

इव iva. like.

बारचे: saratheh, of the charioteer.

ut he who is without discrimination, and Manas withlarmony, his senses are always uncontrolled, like to pken horses of a driver.

#### MANTBA, 6.

यस्तु विज्ञानवान् भवति युक्तेन मनसा सदा । तस्येन्द्रियाणि वश्यानि सद्श्वा इव सारभेः ॥ ६ ॥

प्रश्वयः — यः ( चारियः ) तु विद्यानवान् भवति युक्तेन भनवा चदा ( दुः भवति ) तस्य भारयेः चदस्वा इय इन्द्रियाचि बदयानि ( भवन्ति )

wi yah, who.

a tu, but.

विश्वामवास् vijn&navân, having understanding, whose mind rein is firmly held.

wafa bhavati, is.

युक्तेन yaktena, joined, balanced, harmonised.

चनदा manasa, with the mind.

सदा sada, always.

aeu tasys, his.

कृष्टियाचि indriyani, the senses.

बद्यानि vasyani, manageable, under control.

बद्दवाः sadasvâh, goed horses.

wa iva, like.

सारवेः saratheh, of the charioteer.

But he who discriminates, has Manas always harmonish his senses are controlled, like good horses of the driver.

MANTRA 7.

यस्त्यविश्वानवान् भवत्यमनस्कः सदाऽशुिषः । म स तत्पद्माप्रीति सध्यसारङ्गाधिगच्छति ॥ ९॥ प्रकार-पा (रवी) ह प्रविचान् प्रकारकः यदा प्रवृत्तिः सर्वति पः व न प्राप्नीति वंदारं न प्रविगन्द्रति ॥ w: yah, who.

E tu. but

विद्यानवात् avijnånavån M. (विदेवास्य दुष्टिक्यवारियहीनः) who has no understanding. M. who has not Buddhi as charioteer.

wafa . bhavati, is.

धाननस्त्रः amanaskah (धानगृहीतननस्त्रः M. स्नवग्रीकृतमनस्त्रः) unmindful, who, has not controlled the mm:.

चदा sada, always. .

आधुनिः asuchih, (विषयतत्त्र्यद्वात् ) impure ( being immersed in sensual gratifications,)

na, not.

was a, he (the charioteer.)

वत् पदं tat padam (पुनी कं बाद यत् परं पदं M. सर्वे वेदा स्युक्तं ब्रह्म ब्रह्म वह व्यक्तं । that place, (that above-mentioned Imperishable highest Brahman). M. The Padam referred to in II. 15. That goal.

भाग्नोति Apnoti, reaches.

चंबारं samsâram, the transmigratory circle, the round of births, the current of births and deaths.

cha, and.

वनकाति adhi-gachchhati, goes over or enters.

Ie who is without discrimination, and Manas unconid, being always impure, never reaches that Place, out its again to Samsara.

MANTRA. 8.

यस्तु विद्यानवान् भवति सननस्कः सदा श्रुचिः। स तु तत्यद्वाप्नोति यस्माद्वभया न जायते॥ ८॥ क्षाच्याः—यः (र्वी) द्व विधानवान् यनगरकः वदा द्वविः भवति । वस्तातु क्षये। न वायते बस्यदं प्राप्नोति ॥

w: yah, who.

a tu, however.

विश्वानवाच् vignanavan, of understanding.

wafa bhavati, is.

वननस्तः samanaskah, ( गुह्नननाः M. वशीकृतननस्तः ) balı ced mind, of contrôlled mind.

बदा sadâ, always.

Mfa: suchih, pure.

sa, he.

g tu, verily.

तत्पदं tat padam, that place or goal.

यसात् yasmat, from which (having fallen down).

भूषः bhûyah, ( प्रमः ) again.

w na, not.

बायते jâyate ( चंदारे ) is born (in the world).

But he who discriminates, with manas always harmoni and (senses) pure, verily he (reaches) that place from wh he is not born again.

MANTRA 9.

## विज्ञानसारियर्यस्तु मनः प्रग्रहवासरः ।

साअवनः पारमाप्नोति तद्भिष्कोः परमम्पद्म् ॥ १

प्रमन्दयः—यः नरः तु विद्यान सार्ययः ननः प्रग्रहवान् (भवति ) सः प्र रं विष्योः तत्यरमं पदं आप्नोति ॥

द्वान-बारियः vijnâna-sârathih (विवेक दुढि बारियः M. वा द्विवान् ) who has understanding for chara Lit. Intelligence-driver. yah, who.

s tu, but.

नग्रदयाद manah pragrahavan (प्रयुद्धीतमनाः) M. M. who holds the reins of the mind चनदित विकाः balanced mind.

ut: narah, man.

w: sah, he.

भाष्यमः adhvanah ( संवारणतेः M. संवारणतथ्याः ) of the road or journey (of the rounds.)

पारं påram (परनेवाधिनन्तव्यं, मुख्यते वर्धवंदारकन्यने: M. तीरंभूतं) the end, the shore,

भागोति åpnoti, he reaches.

ह विश्वोः tad vishnoh, ( आपनशीवस्य ब्रह्मचः परनासनः वाडु देवात्वस्य ) of that Vishnu (the all pervading Brahman, the Supreme Self, called Vâsudeva.)

परचं पदं paramam padam (महुष्टं स्वानं M. स्वरूपं) the highest place M. the same form as that of Vishnu.

But the man who has Vijnana for his chariceter, and is the reins of Manas, he reaches the end of the road, highest place of Vishnu.

MANTRA. 10.

हिन्द्रयेभ्यः परा द्यार्था अर्थेभ्यक्त परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धिर्बुद्धेरात्मा महान् परः ॥ १० ॥ १२ग्वः — प्रार्थः हि इन्द्रियेश्यः पराः नम्ब प्रवेश्यः परव । बुद्धिस्तु नमवः १दान् काश्या बुद्धेः परः ( वश्यते ) ॥ to Madhva the present verse refers to the various divinities presiding over the karmen drivas and jnanendrivas, as shown below.

| Indriyas                                                        | Presiding<br>Divinities                                       | Arthas or objects             |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| Srotra<br>Tvach<br>Chakshuh<br>Rasana<br>Gharna<br>Vach<br>Pani | Soma<br>Kubera<br>Surya<br>Varuna<br>Aswinau<br>Agni<br>Indra | Sabda Sparsa Sparsa Rapa Rasa |
| Pada<br>Payu<br>Upastha                                         | Jayanta<br>Yama<br>Da <b>ks</b> ha                            | Gandha Gandha                 |

The three Devis—Sanparnî, Vârunî and Parvati—p side over arthas; Samparni on Sabda and Sparsa; Vâru on Rupa and Rasa, and Parvati on Gandha only.

> पराः paråh (सूर्वाः M. रखनाः) higher, subtler, superior. M. That is, the three Divinities pre ding over arthas are of superior hierarchy those concerned with the Indriyas.

fe hi, verily.

arthah, the objects. M. the three divinit presiding over the objects.

arthebhyah, than the objects M. Than three devis.

w cha, and.

पर param, superior.

manah, the Manas. M. The. divinities presiding over the Manas, viz. Rudra, Vindra (?) and Sesha.

manasah, than the Manas. M. Than the pre-iding Devas of Manas.

e tu,

ver para, superior.

sig: buddhih, the Buddhi M. The goddess Saraswati presiding over Buddhi.

38: buddheh, than the Buddhi.

त्वा महाच् âtmâ mahân ( चर्चमाचिनुद्वीनां प्रत्यनात्वच्य भूतत्वाद् भ्रात्वा, महाच् चर्चमहत्वाद् भ्राव्यक्षाद् यत् प्रचमं आतं देरवयनभें तत्वं बोधाबोधात्वकं महानात्ता ॥ M. महत् तत्वानिमानी भ्रात्वा विरिचः ) the great Self S. The Hiranyagarbha. M. The Virincha presiding over Mahat Tattva.

Tr: parah, superior.

Higher than sensations are perceptions, higher than ceptions is Manas, Higher than Manas is Buddhi, higher n Buddhi, is the Mahat Atma.

MANTRA, 11.

महतः परमठयक्तमठयक्तात् पुरुषः परः।

पुरुषाक्त परम् किञ्चित्सा काष्टा सा परा गतिः॥ १९॥ भग्वयः — सम्बद्धः नदतः परच प्रवशत् ज्ञम्बद्धः परः। प्रवशत् परं किञ्चित् स्ति सा काष्टा सा परागतिः॥

mahatah, than the Mahat. M. Than the four faced Brahma or Virincha.

aram, superior, subtler.

अध्यक्तं avyaktam, ( वर्षेष्य कवतो बीजबूर्त कव्यक्तिनगण्डववर M. मकृति कनिणानिनीजीः) the undeveloped. 8 The seed of the whole kosmos, unmanifest be name or form, the collection of all forces, effect and causes, variously called Avyakta, Avyakria Akasha &c., mixed up with andinherent in the Supreme Self like the web and warp the power latent in the acorn that gives ris to the oak of the universe. M. The Godde Srî presiding over Prakriti.

श्रव्यक्तात् avyaktât, than the Avyakta, M. Than the S Tattva.

पुरुष: purushah, the Person, the Purusha. ( वर्षप्रत M. प्रवास्त्रदेशना पुरुषनाचा विष्णु: ) M. The Vish (because he pervades all.)

षरः parah, Superior, subtler.

grang purushat, than the Purusha.

m na, not.

vi param, superior, subtler.

fafag kinchit, anything.

sâ, he (Feminine pronoun because of the sul quent feminine noun kâshthâ).

काष्टा kashtha (निष्ठा पर्यवदानं M. खबविः, देवदातार विकासभूतिः ) the end, the limit, the goal. Head of the hierarchies.

ut så, he (lit She.)

parâ, Supreme, the Great, the best.

मतिः gatih ( गन्तुषां चर्त्रगतिनतां चंदरिषां परा प्रकृषागितः M. परन प्राप्यः ) path; the object of attainment.

The Avyakta is higher than Mahat, the Purusha is higher in Avyakta. There is nothing higher than Purusha. She end, she the supreme goal.

MANTRA. 12.

## एव सञ्बेषु भूतेषु गूड़ोतमा न प्रकाशते।

दूर्यते त्वाय्या अद्ध्या सूक्ष्मया सूक्ष्मद्शि भिः ॥ १२ ॥ अन्त्रयः — एषः वर्षेषु अतेषु शृहोक्ष्मा न प्रकाशते प्रश्पदिशिक्षः द्व अयोगा वता बुद्धा द्वरवते ॥

स्य esha, ( पुत्रयः / this (Purusha).

वर्षेषु भूतेषु sarveshu bhuteshu, in all beings (from the highest Brahmû downwards to a tuft of grass)

युक्तः gûdhah ( संगुतः M गुडोला = अलाहित स्वस्पः सन् ) hidden M. the hidden Self = the inmost essence or nature of all.

खाला atma, self.

▼ na, not.

प्रकावते prakasate, shines forth.

द्वयते drisyate, is seen.

tu, but. M. The force of "but" is to indicate that the Grace of God is the only means of seeing him.

खन्नया agraya ( भ्रम्यानियाण्या तर्पेकाग्रतयोषितया M. जनकादि कानितया जगवत्मवादवज्ञीचीनया) by sharp, M. by the intellect purified and prepared by the hearing &c. about Brahman, and accompanied by the grace of G d. state buddhya, by the Buddhi.

Sûkshmaya, by the Subtle (by the inteller capable of finding subtle things).

भूक्षणविभिन्नः Sûkshma-darsibhik (पर सूक्षणं द्वरतुं बीलं वे। है: पश्चिते: ) by the subtle-seers, by the Pandin

This is concealed in all beings: this Atma does meanifest itself, but is seen through the pointed subtle Buddhi, by men of subtle Sight.

MANTRA. 18.

### यच्छेद्वाङ्ममसी प्राम्मस्तद्यच्छेज्ज्ञान आत्मिन । ज्ञानमात्मिन महतिनियच्छेत्रद्यच्छेच्छान्त प्रात्मिन ॥१३

श्रम्बयः — प्राचः वाङ् ( वायम् ) मनसी ( मनसि ) यण्डेत्, तत् चाने आत्मां वण्डेत्, वानं भइति बारमनि नियण्डेत्, तत् ग्राम्ते आरमनि यण्डेत्॥

यचेत् yachchhet (चन्त्रेत्) should merge; caus the laya

प्रके ( वानकोपलकार्या सर्वेवानिक्त्याकां M. वित्रानि नानिनः प्रायुक्तान् वेतनादीन् वाचि वानिनानिनीषु पार्वेतं वावविद्योपिष्टिष्ठ पक्षेत् विद्यानि वानिनानिनीषु पार्वेतं वावविद्यानिनीः उपादानिक्तात्वेदियोः ) the speech (The speech is taken as a type for all the senses i. e. all the senses must be merged in the manas. M. The Devas presiding over the senses, namely, Soma &c. should be meditate upon, as merging in the three Devis, Parval etc, the presiding Devis of Vâk or Artha. The the Vâk or the three Devis should be meditate upon as merging in Manas)

manasi ( walk, the long vowel is a Vaidic irregularity) in the Manas M. In the Devas presiding over Manas, viz, Siva, Sesha, and Suparna i. e. Parvatî in Siva, Varunî in Sesha, and Sanparni in Sanparna.

प्राचः pråjnah (चानी) the wise, M. M. A wise man should keep down speech and mind. He takes चाङ्ग्नसी as a compound and in Acc. dual case.

तत् tat, that (Manas, or M. चित्र-घेष-चुपर्यंत सीम् the Siva, Sesha and Suparna.)

avaa yachchhet, should merge.

श्वामे jnâne ( प्रकाशस्त्रकरे बुद्धी M. श्वामे खास्त्रिः = श्वामा प्रमान निन्दोः श्वरस्त्रतीभारत्योः ) in the (luminous) Buddhi, M. In the Devis, Sarsvati and Bhâratî.

meria Atmani, in the Self (of Juana)

चानं jnanam ( दुद्धि M. भानाभिनानिन्यो परस्वती भारस्यो ) the Buddhi or M. Saraswati and Bharatî the presiding devis of Jnana.

त्निन महति åtmani mahati ( प्रवन्ति M. महत् तत्वाजिनानिनीः आत्मबच्चीदित्रवीः चिरिंदवादवीः ) in Mahat Atmå; in the first-born, M. In Brahn.å and Våyu the presiding Deities of Mahat.

नियण्डेत् or तरिण्डेत् niyachchhet or M. tad-ichchhet. Should merge or तत् that (Mahat) रण्डेत् should wish (to merge).

की बास्तिक sante, atmani in the Atma of Peace.

sइ or यण्डेत् भानी जात्नि ad-yachchhet sante atmani, should merge that in the self which is Peace or Quiet Let the wise merge the speech in mind, and merge the (manas) in the Juana Atms. let them merge the Juana Atms (Manas) in the Mahat Atma (Buddhi) and merge the Mahat Atma (Buddhi) in the Shanta Atma.

#### MANTRA 14.

### उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरामिबोधत । जुरस्य धारा निशिता दुरत्यया दुर्गम्ययस्ततः कवि वदम्ति ॥ १४ ॥

अन्वयः—(हे जन्तयः) उत्तिष्ठत, जाग्रत, वरान् प्राप्यनिकोधत, कवा तत्त्रयः द्वेरस्यया निशितां वरस्य चारा (हय) द्वर्गेवदन्ति ॥

- विश्वत uttishthata (हे बनाव बात्तवानाशिमुला भवत M. सामवः एतिएत नानाविष विषयचितनात् निवृत्ता भवत ॥
  Arise (O creatures! turn your face towards th acquisition of spiritual knowledge M. O saints cease thinking of various wordly matters.)
  - जाग्रत jägrata ( जजाननिद्रामा घोरकपायः कर्जानचेतील भूताम चर्च कुरतः) awake (destroy the sleep of ignorance deep sleep, the seed of all miseries ) ( M. जान् जानकार्यचन ) leave of laziness.
  - प्राच्य prâpya ( **उपनच्य** ) having approached. M. Havin obtained.
  - बराष्ट्र varân ( प्रकृष्टाम् आवार्याम् ) the elect, the bes Teachers M. प्राप्य बराम् = महद्द्रभ्यो बराम् प्राप्य havin obtained boons (from the Great ones). Anothe reading is पराम् the Great ones, the High ones
- निवीचत ni-bodhata ( अवनच्चत M. निवदां बुज्यच्ये ) lean understand.

kshurasya, of a razor M. This describes Sam-

भारा dhara ( अग्र M. भारेव ) edge,

निविता nisita, (तीरचीक्षता M. क्रतितीरचा) sharpened, very sharp.

हुरस्वका duratyaya (दुःखेनास्ययोगस्याः चा M. हुखेन: ऋरवेतव्या सर्तेत्वा भगवव् बोधाद् क्रव्येन ऋरवेतुं क्षव्यकाः) difficult to pass over. M. The Samsriti or Samsara is difficult to pass over like the sharp edge of a razor.

इपे durgam (दः चंपायां M. This refers to Brahma knowledge that destroys samsara) difficult to go; to be understood with great difficulty.

चवः pathah, the road, the path.

तन् tat, that.

कवयः kavayuh, ( भेषायिनः M. वानिनः ) the sages.

वदन्ति vadanti, say M. The sages say "the Path which destroys Samsriti is inaccessible or accessible with great difficulty."

Awake, arise having approached the great teachers, in. The sages say that the road is difficult to travel and that the crossing over (of Samsara) is difficult the sharp edge of a rozor.

Awake, arise, having approached the great teachers, in. The sages say that that hard Path (of Yoga, for crossing over Samsara,) is as difficult to travel on as is sharp edge of a razor.

#### MANTRA 15.

अशब्दमस्पर्धमस्यपम्बययं तथाः उत्सक्तित्यमगन्धवश्च यत् प्रमाद्यमन्तरमञ्ज्ञाः परम्भुवं निचान्यं तनसृत्युमुखात्प्रमु

'क्षम्यवः — यत् अश्रव्यं, आस्पर्धेष्, अस्पं क्षम्यवं तथा आरसं निस्यं क्षमण्यः आनाचनमा महतः परं भूवं तक् निचाव्य सुरयुक्तुसात् प्रमुच्यते (निचायिती)

- अध्यं asabdam (M. अव्यापकीनं, ग्रव्यविदां न, भ्रत्याव्येवस्तुत्वाः without sound; not having the attribute sound, not to be known or perceived throughound.
- क्षरपर्धे asparsam ( M. स्पर्यतुषदीनं, जनस्य त्यम्विषयत्यदीनं without touch, not to be perceived by touch.
- mad arûpam ( M. चचुर्गीयरत्नहीनं ) without form, then fore not to be perceived by the eyes.
- ष्ट्राच्यां avynyam (मैं क्येति, न घोषते M. भौतिककपरादित्याते श्राच्यां = नाग्रदीमं ) without decay, (because he ha no material form.)
  - war tatha, so also.
- क्षरवं arasam, without taste, ( रचगुचचित्रं च खतस्य रके च्चित्रपश्चित्रयः ) without the attribute of taste, am so cannot be perceived through taste.
- ferei nityam, eternal.
- श्चनस्थवत् agandhavat, without smell, not to be perceiva by smell.
  - w cha, and
  - भव yat, that which. Madhva takes ( निस्पं #
    adjective qualifying agardhavat ( निस्पं गंपनर।

mases musicases) "never has smell: therefore, cannot be an object known through smell."

- क्षताहि and li (क्षित्रदानान करिः कारवनस्य तदिहमनाहि M. क्षाहि क्षम्बर्जितं) without beginning or cause.
- म्मनमां anantam ( अविद्यामानीउन्तः) कार्यमस्य तदम्बस् ) without
- नहतः परं mahatah param (भरत तत्वाद्युद्धि-वाख्यात् परं विश्वयं भरत्वतत्वाचित्रात्विद्युद्धेतात् परं) beyond the Mahat. S. Higher than or different from Buddhi. M. Above the Four-faced, the presiding deity of Buddhi—Tatva.
  - भुवं dhruvam ( कूटस्थं निश्तं, न पृथिव्यादिवद् सपिषिकं निश्ततं M. सम्बद्धिमसारं ) the fixed, (the absolutely eternal, not relatively eternal like the matter.) M. Always the same.
  - निवास्य nichayya (श्रायणस्य M. विवास निश्चित्य) having underatood or reflected upon, or verified by Sravana etc.
    - सं tam ( कास्मामं ) Him.
  - -मुलाब mrityu-mukhât (स्थानुगोषरात् स्रविद्या सामस्त्रे सम्बद्धाः M. शंपति-संभात् ) from the mouth of death. M from the bondage of Samsara.
- मनुष्यते pramuchyate (वियुत्यते M. मण्डेच पुश्यते ) is fully liberated or freed.

laving reflected on Him, whose nature is not sound, or h, or form, or taste, or smell, who is changeless, eternal, put beginning and without end, beyond Mahat, eternal fixity; he escapes from the mouth of death.

#### Mantra 16.

## नाविक्षेतमुपार्यानं मृत्युप्रीकः धनातनम् । उक्तः श्रुत्वा च मेघावी ब्रह्मलोके महीयते ॥ १६ ॥

ुधन्वयः — नेथावी चृत्युमीक्षं धनातनं नाविधेतं उपाल्यानं चनत्वा सुरवा बद्यलोके महीयते ॥

नाविकेतं Nachiketam ( विकेतना प्राप्तं M. विकेतनः सम्बद्धि obtained by Nachiketas or relating to Nach ketas.

उपारकानं upakhyanam, the story.

मृत्यु-प्रोक्त mrityu proktam, told by Death.

सनातनं sanûtanam (चिरंतनं) the ancient, becau

उक्षा uktvå, (ब्रह्मविज्ञाञ्चनः) having repeated ( Brahma enquirers.)

भुत्या srutvâ (भाषाविभ्य) having heard (from t Teachers.)

w cha, or.

नेघाची medhavi, the wise man.

ब्रह्मलेखे Brahma-loke ( ब्रह्मैंव कोकी ब्रह्मलोकः See II. 17) the world of Brahman.

महीयते mahiyate (आत्मञ्जूत चपास्यो भवति) becomes washinped.

A wise man, having repeated the ancient Nachikel story told by Death, or having heard it (from his teach becomes great in Brahma loka.

#### MANTRA. 17.

### य इमं परमं गुद्धां श्रावयेषुत्रक्रासंसदि।

प्रयतः ऋद्भिक्ताले वा तदानन्त्याय कल्पते तदानन्त्याय कस्पत इति ॥ १९ ॥

कान्त्रयः ---वः प्रथतः परेनंगुहां इनस् (ग्रम्यं) ब्रह्मवंवदि बाह्यकाते वा येड् तत् (बाह्यं) खानम्थ्याय कारपते ॥

- यः yah (कवित्) who.
- इनं imam ( प्रन्यं ) this (book).
- चरचं paramum ( महाई ) best. most, greatest.
- ग्रसं guhyan (नेप्प) to be hidden, kept secret, M. mystery.
- नावपेड् stûvayed ( ग्रन्थनः, ज्रायेत्य ) makes it heard, repeats.
- ाचंपींद Brahmusamsadi ( त्रद्भवादीनां चंपींद ) Brahmasession, assembly of persons who are enquirers of Brahman.
  - সমল: prayatah (ছালিছু লো) being pure; M. M. full of devotion.
- इ काले srâldha-kâle ( आवयेड् भुक्तानामां ) at the time of srâddha (when the guests are eating)
  - ₩r vâ, or
  - ag tad, that (siâ ldha)
- ोनश्याच ânantyâya (धानसाधाराय) infinity or unendingness. M. M. Infinite rewards.
- करवर्षे kalpate ( वंबद्धते ) obtains or becomes fitted for (infinity).

त्रवानभ्याच करपते tud-ânantynya-kalpate, that Srâddha be comes infinite in its effect.

He who recites this upanished, the greatest of a mysteries, at an assembly of seekers for Bruhma, or, being pure, at the time of a Shraddha, that Shraddha create infinite results.

VALLI IV.

MANTRA, 1.

पराज्य खानि व्यत्सास्त्रयम्भू स्तस्मात्पराक् पश्यति नान्तरारमम् । कश्चिद्धीरः प्रत्यगारमाममैक्ष दावृतवकुरसृतत्विमिच्दन् ॥ १॥

प्रश्वयः—स्वयम्भः (यस्तात्) सानि पराष्ट्रिय व्यतुकत् तस्तात् (द्रष्ट्र पराङ्ग्यति स्वस्तरास्तन् न (पद्मति) स्रष्टनरदिन व्यत् स्वाप्टन वहुः कविद्वी प्रत्यगास्तानवैद्यत्॥

- पराण्य paranchi, (परान् सक्वित्त गण्डान्त M. पराक् मुलावि going outwards or forwards, M. turned awa face.
  - स्वानि khûni (बन्द्रियाचि) the openings; S. M.
- व्यतुषात् or व्यतुषात् vyatrinat or ât (दिश्वितवाद, दननकृत्य

  M. कुश्वितानि व्यवसीत् । तृतुकात्वस्यो injured, kille

  M. made light of, treated with contempt, ma

  them ugly or contemptible. T. S. spread of

  or projected or strewn them out.
- स्ववन्तः Swayambhtth, ( परनेश्वरः, स्वयपेवस्वतन्ती ना वर्षदान परतन्त्रः M. स्वयपेष भनति, स्वतन्ती भगवा

ne Self born, the Self-existent, the Supreme God. M. Or the Son of God, the Brahma.

तस्त्रात् tas-måt M. ( बारबात् ) therefore.

- पराक् paidn ( पराग् कथान् स्वीतलक्षतान् सन्दान् M. बाह्मान् विवयान् ) outside forms, non-subjective things like sound &c. M. the external objects.
- पञ्चित pasyati (उपलभते उपलब्धा M. जीवः) sees, experiences (the Experiencer, the Jivah).
- श्रान्तरात्मव् antar-fitman ( श्रान्तरात्मावं M. श्रान्तर्= श्रान्तरा; स्वस्य श्रान्तः न पद्यति, सदा विद्वृष्टियोस्ते ॥ ) The Inner Self. M. The depth (or inmost recess) of his own Self.
  - कवित Kaschit, some (strong minded persons, like swimmers against the current of a river).
  - धीरः dhîrah (धीमान् , वियेकी M. द्वानी ) wise.
- स्वगास्तानं pratyagatunanam, (प्रस्वक् चाकी, खाल्मा च इति
  प्रस्वगास्ता 'प्रतीच्येवाल्मग्रद्धी कही लोके नान्यस्तित् ॥ M.
  प्रस्वग् खन्तः, खाल्यानं, स्वान्तरस्यं भगवन्तं ) The Pratyatatina, the Subjective Self. M. The Inner Self,
  the God within.
  - रेबत् aikshat ( अपस्यत् or पस्यति M. ईबते ) saw ( past used for Present i. e. ) sees.
  - त-बबुः ûvritta-chakshult (आवृत्तं व्यावृत्तं वयुः मोतादिक निन्द्रियज्ञातनथेपविषयात् वस्य व आगुत्तवबुः ॥ M. विषयेभ्यः परावृत्तवबुरादिकरणः) averted-gaze. Eyes turned away from (external objects.)
  - वृतत्त्वच् ( अधरक्षणेत्वं, नित्वत्वभावतां M. जुन्ति ) Immortality
    M. liberation.

ichchhan, desiring.

The Self-existent turned (the current of) the senses outwards, therefore one sees external objects and not the inna Self; some tranquil minded ones see Pratyag-Atman will eyes turned inwards, desiring liberation.

MANTRA 2.

पराचः कामाननुयन्ति बालास्ते सत्योयन्ति विततः पाशम् । श्रय धीरा श्रमतत्वं विदित्वा श्रुवमधुबेष्विदः प्रार्थयन्ते ॥ २ ॥

स्रव्यसः — (ये) घराषः कानान् स्रतुवस्ति ते वात्राः विततस्यष्टक्योः पाः यन्ति स्रय भीराः स्रष्टतस्यं भुवं विदित्या पदः स्रभृतेषु (किञ्चित्) नप्रायेवतं

परावः parachah (अदिगर्जान् M. बाह्मान् ) out-going exter

काषान् kaman (काष्यान् विषयान्) M. सक् यन्त्र-वनितादिविषय desires (desired objects, like sweets scents etc

अनुपन्ति anu-yanti ( अनुगन्ति M. अनुग्रयतिष्यन्ति ) go शीर बाताः bâlâh ( अल्पन्नाः M. अविवेकिनः ) boys; childre

persons of small understanding, undiscriminating.

a te, they.

पृथ्वाः mrityoh ( ऋविद्याखानकर्षेत्रपुदावस्य ) of death (i. works done for rewards and through ign rance.

यिन yanti (गण्कन्ति M. प्राप्तुवन्ति ) go, obtain (or fi

funned vitatasya ( विकाधिक्य, वर्षती व्याह्मस्य M. कहुबावीत the [spread out, all-prevading, M. the till worn or eternal M. M. wide-spread. वार्च påsam ( वास्त्रवे बच्चते येन तं वार्च, देदेन्द्रिवादि संदेशन विदेश सदयं M. अंथं वत्कृतक्षेत्रं ) the noose; (the union with and separation from body) M. bondage, and the pain thereof. M. M. snare.

ज्ञच atha ( वस्ताह् ) therefore.

चीराः dhirah ( विवेक्तिनः ) the wise (the tranquil.)

कर्तत्वं amritatvam, the Immortality, the moksha.

विदित्वा viditvå (M. बात्वा) having known.

dhruvam. The fixed, the stable, according to both Sankara and Madhva, this word qualifies amritatvam i. e. dhruvam amritatvam.

अधुवेषु a-dhruveshu ( अनिस्वेषु M. विचाविषु विषये ) in the unstable (things like wealth etc.)

iha, here (in this world or Sansara.)

m na, not.

मार्चेक्से prarthayante, do not ask for, or look for.

Men of small understanding go after external desires, and y thus fall into the wide-extended nooses of Yama, there, the controlled in mind, having known liberation, do not e seek for the permanent in the unstable.

#### MANTRA. 3.

येन कृषं रसं गम्धं शब्दान् स्पर्शाध्यस्य मैथुनान्। एतेनैव विज्ञानाति किमत्र परिशिष्यते। एतेद्वे तत्॥३॥

अव्ययः — येन व्रतेन व्य (विद्याता) कर्ष, रर्ज गन्धं श्रव्यान् रेपयोन् नेशुनाह्य-।नाति अन्ति परिशिच्यते (यश्यृष्टं) तत् वै एतत् ॥ yena (fauramenta ment of mater) by who (according to Sankara this refers to the sell having the nature of consciousness. According to Madhva is refers to Brahman. He further says that the first-two verses of this Valli and spoken by Yama, in indirect praise of Nachiketas. This verse is spoken by Nachiketas, who interrupting Yama's complimentary speech asks him about Brahman).

क्षं rûpam, form

रचं rasam, taste.

नम्बं gandham, smell.

श्रद्धाम् sabdân, sounds.

स्पर्धात् sparsân, touches.

w cha, and

भेषुनाम् maithunan ( निष्युननिनित्ताम् सुलायस्यसम् ) coupling, pairs. The perception of pleasure arising from the coming together of pairs M. M. loving (touches).

edan eva, by that even i.e. by that Self ever which is separate from the body. Madhva also reads these two words along with चेन; as चेन के एव कार्यक नेरियो "ordained by which Brahmat (one knows form &c.)" M. M. takes it as the beginning of a separate sentence. "That by which we know form &c. by that also we know what exists besides."

विवासांति vijanati ( विश्वष्टं जानाति ) knows, perceives.

विष्णात्र परिशासने kim atra pari-sishyate; lit. What here remains. According to S. ( आत्मानो अविशेष विषण आस्तिन कोके परिशासने ? म कि विश् परिशासने ॥ वर्षभेव हु आपना विशेष) "Does anything remain unperceived by the Atmâ in this world? Nothing remains. All verily are known to the Self." According to Madhya (येन वर्षभेव सम्भ भेदिको स्वाहीम विशासनित बहेनम् कोषमिएकं सम्भ माने परिशासने ॥ भूतकीवमेरकस्थेन आस्ते किम् इति मास्तामें "Became by the command of Brahman the Jiva perceives form &c. while alive; does that Brahman remain here (even after liberation) as controller of the Jivanmukta?"

ing and ctat vai tat; lit. "This verily That." M. this is the reply of Yama.

By whom (one perceives) form, taste, and smell, sound, uch and love, even by that he knows (everything else.) oes that (individualised consciousness) remain here (in oksha)? yes: This verily is so.

#### MANTRA 4.

स्वप्रान्तं जागरितान्त्रज्ञोभी येनानुपश्यति । नहान्तं विभुगात्मानं मत्वा धीरो न शोचति ॥ ४॥

्याच्यः — कोकः येत्र स्वष्नामां चागरितान्तम् व उभी ब्रहुपञ्चति भीरः (तं) ग्रामतं विभू स्वास्तानं भरवान ग्रोचति ॥

खातनं svapnantam (स्वत्रवर्ध, स्वत्रविषे शुप्ति) lit. dream-end. S. in the dream, dream consciousness. M. the Sushupti.

जानरितालां jagaritantam, (जानरिक्षणकां जानरिक्षणिके च M. स्वां lit. Waking-end. S. In waking consciousness M. Dre am.

cha. and.

will ubhau, both (S. waking and dreaming ) Dreaming and Sushupti.)

येन vens ( आरनना M. मेरितो ) by whom (S. by wh Self M. by whose command)

anu-pasyati ( सोक: M. भीव: ) Sees (the Jîva.) चन पश्यति जहां mahantam &c. The same as in II. 22.

Both transcending the state of Swapna and transcen ding the state of Sushupti that by which both (these state are seen (that centre of consciousness verily remains even it Moksha.) The wise having known that Self as great and all-pervading, does not grieve.

#### MANTRA. 5.

### य इमं मध्वदं वेद आत्मानं कीवनन्तिकात्। र्रशानम्भूतभव्यस्य न तती विजुगुप्सते। एतड़े तत् ॥ ५ ॥

प्रान्धवः --वः इत्रव् नथवदं प्रात्नानं जीवं फ्रन्तिकात् श्रुत भव्यस्य ईप्रानं ने तत्। ( पः ) न विचुतुप्वते ( यश्यृष्टं ) तत् वे रतत् ॥

वः yah (कवित M. अधिकारी) who.-

unu imam, or usu idam, this.

मध्यकं madhv-adam, lit. honey-eater ( क्रमेक्क पूर्व की वं 1 चथु मुखं अस्ति दृति मध्यदः तंत्र- असु प्रत्वयः॥ शे रिकल । पारणोकार ) the experiencer of the fruit of action, the ilva, M. The drinker (or enjoyer) of honey(or pleasure); the experiencer of the essence in the body.

बेद veda, (विज्ञानाति or जानाति ) knows.

चारणार्च âtmanam, the Atma.

जीवं jîvam ( माचादि जजापस्य पादिवतारं ) the Jiva.

श्रान्तिकात् antikât (प्रान्तिके, चनीपे M. चीवनंतिकृष्ट्≕ श्रीवयनीपे, तन् नियाणकतया रियतं ) near, close by; M. always near the jîva, as its controller.

वैद्यानं îsânam वैद्यवारं M. मेरकं) Lord or Ruler or Director.

हुत भव्यस्य bhûta-bhavyasya (कालबबस्य M. भूत भाविनः) of Past and Future (of the Three Times.)

▼ na, not.

ततः tatah ( तद् विद्यानाद् कर्यत्य आत्मानं विद्युप्यते M. आत्माने नियानकतया द्यातत्यात्) there after (i. c. after such knowledge. M. after knowing that Ishvara is the Ruler of the Atmâ)

ाबुगुरवते vi-jugupsate ( नेपाबितं देखाति, स्ववसाहत्वाद M. सावनानं रिवर्तं नेष्यति भनवानेव वदा वर्षत्र रवस्त वा सावते इति बात्वा स्वास्त्र प्रकार न प्रवतते ) wishes to protect. M. M. fears S. knowing the Atman, he no longer seeks to save his soul, feeling that he is ever saved. M. Does not seek to protect his self, fully trusting in the Lord, who always, and everywhere protects him ever.

इवेडच etad vai Tat. This verily That.

Who knows this Supreme Lord, the Ruler of the Pa and Future is the type standing near the Jiva the experience the therefore, does not fear. This verily is that.

MANTRA 6.

यः पूर्व्वन्तपरी जातमद्भयः पूर्व्वनजायत । गुहां प्रविषय तिष्ठन्तं या भूतिभिव्यप्यत । एसद्वे तत् ॥ ६ ॥

खन्बयः — यः खद्भवः पूर्वे खनायत पूर्वे तप्तेशातं गुद्रां प्रविश्यकृतें ( सद्दर्शनाच्यातं यो व्यवस्थत ( सः ) तत् सतत् वे पश्यति

- u: yah ( कडिन् युद्धमु: M. भगवान् ) who (the Desirer Liberation, M. The God.)
- चूर्व pûrvam ( प्रदम ) first M. before.
- विषयः tapasah ( खानादि सवसाइ ब्रह्मतः M. या भनवाइया पूर्व = क्षातां चतुर्भुतः : तवशः तवीनामसात् शिवात् पूर्वः। भ्यः = क्षानाविभयो भूतेभवस् पूर्वः, क्षावत = क्षात्रनाविभयो। क्षियात् प्रतिकार M. before Shiva (S. from Brahn possessing knowledge etc. M. The God, begot first the unborn (Brahmâ), before Tapas (Shiva), and before the waters i material univer e or T. S. Vishnu.)
  - बातच jâtam or खनावं ajâtam ( चत्रवाच दिश्वाम M. n it as खनावं and explains it as चत्रभुषं the f faced Brahmâ) born M. The un-born (Brah
- बाद्ध्यः adbhyah ( अप्यादिक्ष्यः पंत्रभूतेश्यः M. बाहावं भूतेश्यः ) from the waters (elements or the atomic planes of h c s nos.)

- ब्रजाबर ajAyata ( दलको दः M. ब्रब्दियम्) was born M. who produced or caused to be born.
  - गुरां guh&m ( इदयाकार्थ M. इदयादां ) in the cavity (of the heat.)
  - प्रविद्या pravisya, entering.
- विश्वमं tishthantam ( शक्तकोत् चवनभवार्ग ) stays there
  M. M. abides therein. S. who perceives sounds
  - vah, who.
- भूतिभिः bhûtebhih (कार्य तारवज्ञयोः यहतियन्तं M. स्वास्तानं भूतेः यह विश्वेष प्रयति) with the elements. S. who abides with these materials, having the property of cause and effect. M. who perceives his Self along with these elements. M. M. was perceived from the elements.
- व्यवस्थत vy-npasyata or ति∘=ti (पद्मति य एवं पद्मति च सतदेव पद्मति पत्तत् कृतं ब्रद्धाः M. विशेषेण पद्मति । ब्रहागनः कान्द्रपः ) was perceived. S.M. perceives.
- एतद्वेवच etad vai tat. This is that.

Ie who sees the First born (Hiranyagarbha) who manihimself before Shiva and the cosmos, sees Brahman, (for ne can see the Father but the Son: the highest perion is of the finborn, the First—begotten—beyond Himbionsness cases.) As a man who sees a gold-n ring is gold, so he who sees the Womb-of Light, sees the

e who first produced the unborn one (Brahmâ) before ord of tapes (Shiva) and the Waters (Vishnu) concealed

in the cavity and abiding therein, perceives all things through the elements. This is that. (Sparit is the Perceiver or a consciousness pole of creation.)

#### MANTRA 7.

या प्राप्तिन सम्भवत्यदितिर्देवतामयी । गुहां प्रविष्य तिष्ठन्तीं या भूतेभिठ्येजायत । एतद्वे तत् ॥ ९ ॥

भ्रम्बदः — या देवतामयी प्राचित सम्भवति या भूतेभिः व्यवायत गुदां प्रीव तिष्ठमी कां (वेर व्यवस्थत सः ) तत् स्तत् वे (पश्यति ) ॥

वा ya, who, (भगवत् ततुः) M. which (body of God. प्राप्तेन pranena (दिरस्यापेक्षेत्र तुस्य वायुना सदः) with t Prana the Hiranyagarbha of the last ver the Sprit.

संभवति sam-bhavati, arises along, or is born; co-b

र्वविद्यति sam-visati, ( तिस्त्रति ) enters or abides with.

आदितिः aditih ( शक्तवीनाच अदनाद् M. आदनाद् वर्षअनदमवन The Aditi, (the eater (or percipient of sound of or M. the destroyer of the whole universe Infinite (Matter)

देवतानयी devata mayî ( वर्षदेवारिनका M. वर्षदेवीयना। ज प्राचान्याचे M. M. with all dieties. M. the best all dieties. T. S. Full of divinity (or Celesti Powers.)

जुदां प्रविद्य तिष्यकी guhâm pravisya tishthantîm entering is

ya, who or M. what body of the God.

निश्चितः

सतिनिः bhûtebhih S. भृतैः चनन्त्रिता M. ( प्राविभिः वहस्यकायत ) with the elements

व्यवायत vyajayata ( शस्यक्षा M. विविधवया जनपानाच ) arose, M. who produced in manifold ways; who manifested Herself in the forms of Fish-Avatara &c. and produced all living beings.

etad vai tat. This is That. ाट वे तत

She who is co-born with the spirit, She the Infinity full of inity, concealed in the cavity of the heart and abiding ein, MANIFESTS herself also in the elements. This is . (Matter or Aditi is the form side or pole of creationifestation is from matter).

MANTRA. 8.

अरग्योर्निहितो जातवेदा गर्भ इव सुमृतो गर्भिग्रीभिः। दिवे दिव ईडरो जागृवद्भिईविष्मद्भिमंनुष्येभिरग्निः। उद्वेतस् ॥ ८॥

। प्रवयः --- गर्भिक्षीभिः गर्भेतुभृत इव घरस्योः निदितः (यः) कातवेदाः कायृतवदुभिः मनुष्येभिः दिवे दिवे ईद्याः एतत् वै तदुब्रक्ष ॥

aranyoh ( उत्तरावरारववीः M. बर is derived from प्ररक्योः the verb we 'to go' by the affix we causing guna अरः - वायमानः ; यः - युक्तकपोद्दरिः, वाभ्यां गुर्वशिक्याभ्यां ती ग्रदशिक्यी अरबी । यमावान्त इकारः ॥ अरवयोः - ग्रुव-े विषयोत: ) between the Aranis or " fire-sticks." M. This word is a compound of set and we The final wis Samasanta affix. It means the Guru and Sishya-" the Master and the Disciple" nihitah (स्थितः M. निवरां स्थितः ) placed, concealed. बातचेदाः Jain-vedāh ( चाँदाः M. कातं वर्षे वेशि इति बातचेदाः वर्षेषं इतिः ) The Jain-vedā, the Fire. M. "knower of all; the omniscient Hari.

गर्भः garbhah, womb, i. e. the child in the womb.

wa iva, like

चुणृतः subhritah ( सुरदु रुच्यक् भृतों कोके M. वश्यक् भृतः ) we guarded, well held.

नार्भेचीचिः garbhintbhih ( अन्तर्भन्नीचिः, अनिर्दत-क्षत्र-पाने भोका दिना यथा नर्भे सुमृतः M. खीचिः) by the mothes pregnant women M. by women.

दिवे विवे dive dive ( आविन आविन M. मतिविन ) day by da M. every day.

दाः îdyah (स्तुरवः, बन्दाः) praised, worshipped.

कार्यविद्धः jâgrivadbhih, (कांनरवाशीलविद्धाः, कामविद्धाः ) by the waking; by persons who a not heedless M. by the knowers of the Lord.

ক্ষিকারি:
havishmadbhih ( জান্সাহিণরি:, আননাহণাহরি:
আন্তাহণবারি: ) by the offerers of oblations, by t
persons fixed in dhyana or meditation M.
performers of Sacrifice.

मसुद्विभिः manushyebhih ( मसुद्विः ) by the men

प्रति: Agni, (M. प्रदनाधिनाचा दरिः) the Agnih (I

The All—knower is concealed between the Guru at Sishya: like as the child in the womb is well guarded by mother; daily is this Agni adored by men who are away and who offer it sacrifices. This verily [is] That.

#### MANTRA. 9.

# यतक्वीदेति सूर्योऽस्तं यत्र च गच्छति। तन्देवाः सर्वेऽपितास्तदु मात्येति कक्षनः। एतद्वे तत्॥ ९॥

खन्त्रवः - सुधैः वतः च सदिति यत्र च खन्तं गच्चति तं वर्षे देवाः श्रापिताः शिवताः ) कारणन् तद् ( ब्राग्न ) स म अस्वति तद्वस्था सत्त् वे ॥

- पतः yatah यस्तात् प्राचात् यृष्टिकाले यस्तात् उदेति ) from which Piana M from which (God, the Son arises at the time of creation.)
  - T cha, and.
- ভইনি udeti (N. ভনিছনি) arises M. takes birth or comes
- चुके: 'Saryah, the Sun.
- श्रक्त astam (निक्तीयनं M श्रद्योनं ) setting, M. vanishing i. e. in which God, the Sun is absorbed at Pralaya.
- पन्न प्रशास cha ( यस्मिन्नेय माचे च चहनि खद्दनि मण्डति M. यस्मिन्द हरी मलयकाले खद्धभं गण्डति ) and where (in which Prana it daily sinks) M. In which (God it vanishes at Pralaya.)
  - नामान gachchhati, goes.
  - वं tam (मार्थ, खाल्यानं ) Him (the Prana, the Self) M. The God Hari.
  - वर्षे devâh sarve कान्यादयोधिर्देवं, वानादयह कव्यास्थं, वर्षे = विश्वे; करः इव रच नाभी) all Devâs, (whether cosmic, as Fire &c.; or micro-cosmic, as Speech &c.

वार्षिताः arpitah ( चंत्रवेशिताः स्थितिकाते M तं वार्षित्य विवता are contained, are fixed (as the spokes are fixe in the nave, so all Divinities are fixed in an supported by that Hari, from whom arises eve Solar Logos.)

बद्ध ख ' tad u तदेवत् ववरिनव्हं प्रक M. तं ) Him, verily.

w na. not.

आरवेति atyeti ( स्रतीस्य, M. स्रतिकाणित ) surpasses, 20 beyond.

काञ्चन kaschana, (काञ्चित्रिय M. कोउपि ) anv one.

स्तीवत etad vai tat. This is that.

(That Brahma) from whom Sûrya arises and in whom merges, in Him all the Gods are contained. No one ven This is that. can go beyond Him.

MANTRA. 10.

यदेवेह तद्मुत्र यद्मुत्र तद्निवह ।

मृत्योः स मृत्युनाग्नोति य इह नानेव पश्यति ॥ १०

क्रम्बयः --- यत् एव वह तत् अभुत्र तत् वह क्षतु (विभाव्यमार्ग) यः वह ग इब पश्यति सः पृश्योः पृत्युं आप्रोति ॥

यद yat, what.

ww eva, even.

पर iha, here ( M. देशदिय )

ag tad, that.

अनुष्र amutra, there ( M. वैक्षरहादिसोकेनु द्वसद्यतवा आर

वत् yat, what.

अनुत्र amutra ( ज्ञूलक्ष्यनिक ) there (as Arche-type

तत् अनु tat anu ( तदेव ) that verily.

· w iha, here.

्यूरोश : mrityok ( जरकाद M. जारबाद ) from Death.

हर्तु mrityum ( नर्द, पुनः पुनः वस्त्र त्यान M. नर्द सनी सम्य ) to death ( the round of birth and deaths ) M. The death, as Tumas,

बाह्योंन Apnoti (अनिवदाने M. आहोति ) obtains.

us yah, who.

w iha, here.

नाना nana, many, difference.

च्य iva, as if.

पञ्चति pasyati, sees.

'hat which is even here, the same is there; what is, that verily is here. From Yama he obtains mortal is, who beholds this here with difference.

#### MANTRA, 11.

## न्तरीवेदमाप्तठयकेह नानास्ति किञ्चन ।

टबोः स सत्युङ्गच्छति य इह नानेव पश्यति ॥ ११ ॥

वयः — इदम् मनवास्य स्नाप्तव्यं इद्दृ विष्ठवन नानान् स्नत्ति यः द्वः व पत्रयति स शुर्शेः पुरश्चं नम्बति॥

भनवा manasa ( आषार्थायन संस्कृतिन भनवा M. भनन सम्बंधित आनाः करवेनेव ) by mind ( purified by instruction and yogn ) M. by the reflective mind or antah karana.

eva, alone, even.

प्रमुः idam, ( अग्रीकरचं M. क्याबिशु नेवादिश्वं न स्रवेतत् मनेवं )' this ( Homogenous Brahman ), M. this ( fact' that there is no difference in essence, though the forms be different). (Brahma) or this (knowledge).

anget aptavyam (M. wiwet) can or may be obtained or M. known.

w na, not

iha ( त्रवादि ) here ( in the Brahman ) M. ( इवर्ष स्वताद्वेषु चा ) M. in the Archetypal form, or a the lower plane forms.

भागा nånå ( M. निवर्ण ) difference, many.

mit asti, is

बिंचन kimchana ( श्रञ्जनाधनपि M. गुडवर्कोदियां ) any,

चृत्याः mrityoh, from Death.

w sa, he

परमे mrityum, to death.

जन्मित gachchhati, he goes.

वः इद नाना इव पद्मति yah iha nânâ iva pasyati, who her difference like sees.

Even through the mind can this knowledge be obtained that there is no difference whatsoever here. From death to death he goes who peholds this here with difference.

#### MANTRA 12.

अङ्गुष्टमात्रः पुनवी मध्य आत्मिनि तिष्ठति । देशानीभूतभव्यस्य न तती विजुगुप्सते । एतद्वे तत् ॥ १२ ॥

आन्वतः — सालानिभव्ये भूतमञ्चल देवानः अस्तुखनातः श्रुप्यः विश्वी (या वेन्ति ) तता व विश्वतुत्वते एतत् नै तत् ( त्रक् ) ॥ angushtha-matrah ( sign-vices ) (of the) measure of the thumb. S. The heart of every creature is of the size of its own fist (thumb).

The Jiva in the causal body or auric egg (antah-karana-upadhi) is said to have this size.

M. This particular measure of the Immeasurable is given for the facility of meditation only

पुरुषः purushah ( प्रचेत्रनेत्रवर्षे ) the Purusha (the Man or the all pervader), the Person.

पवे बालानि madhye âtmani ( यरीरे M बालानी देवल बीवल वा भवे द्वारों ) in the midst of the self (Atman here means "body") M. In the heart (madhye meant) of the Self or Jivas.

নিভনি tishthati, is, stands, stays.

देखानः isanah &c. The same as in IV. 5.

Who so knows the Pousha, (Brahma) of the measure a thumb as dwelling in the middle of the Atma, the iler of the Past and Future, he therefore does not fear.

#### MANTRE, 13.

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोज्योतिरिवाधूनकः । देशानो भूतभव्यस्य च एवाद्यं च द्रवः । एतद्वे तत् ॥ १३ ॥

जन्मकः - भूत भव्यस्य ईशानः छष्ट्रमकः स्पीतिरिव जङ्गुखनामः पुरवः व अदा ( वर्तते ) च उ रवः ( वर्ति चते ) वतत् वै तत् ( व्रद्ध ) व

অ-নাজ: প্রবর: angushtha-matra purushah, the person of the

wifa: ivotih. light.

www iva. like.

अप्रमुखः adhûnakah ( M. निर्मुखः ) smoke-less, M. pure. । पार भ्रम भक्तास्य (same as in the last) Lord of the Past and the

Fature

₹ 8a, He.

eva, even.

भादा adya ( इदानी ) to-day.

w sa. He.

s u, verily.

was svah, to-morrow.

The Purusha, of the measure of a thumb, like to a okeless fire, is the Lord of the Past and Future; He is rily to-day and He will be so to-morrow.

#### MANTRA 14

यचोदकन्द्री दृष्टम्यव्यतेषु विधावति । एवं धम्भीन् एषक् पश्यस्तानेवानुविधावति ॥ १४ ॥ आवाव:-- यथा दुर्गेवृष्टं सदकं पर्वतेषु विधावति एवं धर्भावृष्टवस् पत्रावृ तुः तान् एव अनु विधावति ॥

uur yatha, as.

egei udkam, water.

द्वर्गे durge ( दुर्गमे देशे, उच्छिते, उद्गते M. सम्बेभागे शिक्षरे) on the inaccessible (summit), mountain-ridge.

वर्ष vrishtam ( विकां ) rained, fallen.

पर्वतेत्र parvateshu ( पर्वतवश्य निवासदेशेषु ) M. reads it as ( प्रतिष्ठ दुने ) in the hills (the lower mountain valleys) M. M. the rocks.

विकासित vidh&vatie (विकीच यह विश्वसित M. संदो विविधतना सामित गच्चति ) runs down or spreads out in different directions.

चर्च evam, thus.

चर्माच् dharman ( भारतको निश्चान् M. विच्चो धेनीन् ) all dharmas (different from the self.) M. all (Vishnu) qualities.

इयम् prithak ( इयनेव मित्रशीर M. भागवादन्यीन्यं वा नेदेव ) separate (in every body).

पक्षम् pasyan, ( जानम् ) seeing, knowing.

ताल tân वस eva ( सरीरभेदाज्ञवर्तिना M. भेदेनहृद्धात् ) them even.

भाद anu (M. तम् वर्षेनान्तरनेव ) after (seeing that.)

विषायति vi-dhâvati ( तनः प्राप्नोति ) runs on all sides, i.e. gets embodied state again and again. M. obtains the Tamas.

As water falling on an inaccesible mountain runs down mong the hills, thus, seeing qualities as separate, a man ups after them by many ways.

MANTRA. 15.

ययोदकं शुद्धे शुद्धनाचिक्तन्तादृगेत्र भवति । एवम्मुनेविजानत स्नात्मा भवति गीतम ॥ १५ ॥

मान्यवः — यथा शहं उदबं शहे मादिकं डाहुन् एव अवदि हे नीडण रवं दकरवं ) विज्ञानतः चुनेः मात्मा ( ताहुक् रव / अवदि व

पवा चर्च yath& udakam, as water.

बद्धे suddhe ( अवन्त्रे ) in the pure.

say suddham ( week ) pure.

आवियां Asiktam ( जांबसं M. स्वावितं ) poured (into)

संदेश कर (क्या रवनेव न सम्बन M. न ह बरेन, हों स्थेनाइ) like that (one homogenous essence; without any difference.) M. like that (but not identically that; because we see that the bull of the water is increased).

wafa bhavati, becomes.

₹# evam, 80.

जुने: muneh (जननजीकस्व M. जुनीनों ) of the sage, th

विकानकः vijanatah (विकानको ) the knowing.

बात्वा aimā ( M. जानी पुत्तबहुनुका वर्ष भवति ॥ जनवत् वहुर वर भवति, न तु तदैकां भागीति ) the self ( become four-faced like Vishnu, but does not become identical with him.)

wefa bhavati, becomes.

जीवन Gautama, O Gautama ! i. c. O Nachiketas !

As pure water poured into pure water becomes like that O Gautama, so the Atma of the Muni who knows becomes like that (with Brahma).

VALLI V.

MANTRA. 1.

पुरमेकाद्यद्वारनजस्यायक्रवेतसः । सनुष्टाय न ग्रीवति विनुक्तरय विनुष्यते । क्तद्वे तत् ॥ १ ॥ सन्तर्थः—( वर्ष्य ) स्रवस्तितयः स्रवस्य वकादशहारं पुरं ( सं ) सहस्राय न वर्षि ( पुरुषः ) पुत्तः च विपुर्वते प्रतत् वे तत् ॥

बुरं puram ( बरीरं M. देवं ) city ( the body ).

बाइब-द्वारं ek&dasa-dv&ram ( वस्त्रीवेस्वानि नाण्यां वस्त्रवीक्षि सीचि विदर्वेशं M. जीतवृषं वसुद्वेशं नायावृशं तुलं वासूत्रवे जनेर चुढी ) eleven-gated (M. Nine in the physical body, Manas and Buddhi makin∠ up the eleven.)

बाबस ajasya ( बास्तन:, बन्यादि विजितारदिवस्य M. स्वयतः )
of the unborn (of the Atman. M. of the Bhagavan the Lord).

eumdau: avakra-chetasah ( चवजं = चड्ड टिसं, रवस्यं, वेतः = विश्वामं चल्त, इति चवज्रवेताः, कल रावस्यानीयल सम्बः) of the non-crooked-hearted. M. M. whose thoughts are never crooked.

बबुहार annshthâya ( बस्त परं पूरं सं परनेस्वरं पुरस्वानियं) सनुद्वाय क्रमास्वा ॥ M. भगवतः संबंधिनं तद्यीनं सनुद्वाय क्रमास्वा ॥ M. भगवतः संबंधिनं तद्यीनं सनुद्वाय क्रमायद्यीनतवा निव्धित नवतः स्वायी न सोचित ) S. having meditated (upon Him the Lord of the city) M. having firmly settled (in his mind that he is under the control of God) M. M. He who approaches it.

s will all na sochati, he does not grieve.

विज्ञाः च विज्ञावते vimuktah cha vimuchyate ( वृद्दैव कविद्या कृत कान कर्मवक्षविश्वेष्ठको अवंति । विज्ञावन वर्ष विज्ञावते पुनः करीरं न वृद्धाति । M. देवानिनानाव्यवित कानस्वत् वर्षकृत क्रोव्यक्ष्यनाव प्रापेश विज्ञातिऽपरोक्षवानी दश्यवस्थानन विश्वविद्याश्व प्रारक्ष्यावनावे विश्ववेते । पुत्रक विज्ञातिमाद् अवंति ॥ ) and freed (even while living) becomes free (totally after, death, a. e. he is not be again.) M. M. and tiberated (from all bom of ignorance) becomes free.

Having meditated on the unborn, true minded Lord, the eleven-gated city, a mun does not grieve, but becoming Jivan-mukta he is thus liberated.

#### MANTRA. 2.

हथ्यः शुचिषद्वसुरन्ति। ससद्गोता वेदिषदितिथिर्द्रोगस्त्। मृषद्वरसदूतसद्वयोगसदङजा गाजा ऋतजा अदिश ऋतम्बृहत्॥ २॥

आश्वयः—( चालां) इंच ग्रुवि शत् वसुः स्नल्तरिक वत् हेता वेशिः स्नतियः हुरोकत् सुवत् वरवत् स्मृतवत् स्त्रोनवत् स्रव्याः गालाः स्रव्य स्नृह्याः स्नृतम् हृदत् ॥

te: hamsah. Swen. S. The Goer or mover. L. Free from faults and the essence of all. (र्ष सम्बद्धि M. The word इंडा is a compound of and का a 'Ham' is derived from the root where the same of the final syllable. The word का derived from बार by the elision of the final and shortening the long आ a इं यानी देवचीनहालें वस्तु वार यान देव इंडा है।

glass suchi-shad (gal-isfa, slass = ag M. gal-and miss, wis sugar: ) dwelling in the Pure (sky shad,) a According to Mudhva glass is forms by adding to the noun suchi the verb mg to b

The affix we is added; the wof we is elided, and we have we, and we is then changed to we

- वद्धाः vasuh ( वायवति वर्षाम् चयुः ॥ M. वं चरं, सु = दुवः, वस्य व वद्धाः ॥ The र of वरं is elided) Vasu, who makes all to dwell. M. The best and the joy. S. The Vâyu or Wind.
- dwelling in the firmament. M. moving in the firmament or sky.
  - होबा hots, the sacrifice. S. The fire M. The presiding diety of the senses. (आहि: M. From the root हु दानादालयो: is formed देख by adding the affix तृष् ॥ हुदेशित सम्बादि विषयाम् आसि, समुनवित इति, इन्द्रियादिस्य:) ॥
  - वैदिवस् vedi-shat (विद्यां पृथिकां चीदति M. विद्यां प्रजातका ऋक्ति) dwelling in Vedi or Earth.
  - स्विचिः ntithih ( चानः M. It is a compound of आवि
    "much" and चं "food". ज्ञातिस्थितं क्यां पस्य चेरतियः,
    च स्वर्गतियः) grest. S Soma M. the rich in food:
    the wealthy.
  - रोबबब् duron sat ( हरोचे बनसे बोदित M. वेश्वरवपाले द्रोच बनसे तिकति वृति ) dwelling in the jar. Or the Brahmana guest dwelling in the houses. In this case, durona means " house."
    - पुरस् nri-shat ( हर्ज नजुरवेड सीसंति M. हर्ज सन्ति इति पुरस् ) dwelling in men,
  - बरबद् vara-sat ( वरेंचु देवेचु कीवति M. सकादि देवेचु करिक ) dwelling in the Devas or Gods.

- आविष्य ribn-sate ( आवं वश्य बढ़ी वा विभिन्न की विकि M. आहे व सने के के कार्य ) dwelling or existing in Truth Vedn.
- भागवद vyoma-sat ( जोड़ि जानाचे पीदि M महतिरयः व जाना जगह पति जगरापारप्रवाणीः जोनेति उपने dwelling or existing in space. M. existing Prakriti. Vyoma is the name of Shri-sh whom the whole universe is weaved (vyota).
- আনুবাঃ abjāh ( আন্তু ভাষ্টুন্তিগজাং বিদ্বিত আৰম M. অণ্ডু জ ভূতি অনুসাদি, উতু আনতি, বুলি আনুসাচ আনমাজানে আনতি: ক্লিপ্ সামৰ আনামো মন্ত্ৰী বিষয়ী বিষয়ী বিষয় ভূতি ভাষতি water-born (like conch, shells, s M. He who dwells or exists in the water-b creatures.
  - দিলাঃ gojah ( দৰি ছবিজ্ঞা দ্বীহিৰবাহিকৰৈ লাবন M. । লাইডু আংই ) Cow-born. S. Earth-born ( wheat etc.). M. He who exists in the cow-bo
- भ्यतनाः ritajāh ( वचाक्र्यचेन जायते M. भ्यतेषु भगवंत प्राहेषु पृति चावस् तेषुवातानि चानादीनि तत्र भारते ) In born. S. born of sacrificial part. M. He dwells in the wisdom etc. of the liberated.
- कहिना: adrijāh ( वर्षेतेच्यो नदाविषयेच जावते M. कहिनु। जारते ) Mountain-born. Rivers etc. bor mountains, M. He who is in the moun
  - सूर्व ritam (स्वतिक्षणाकः M. तुरुवी वेदविण Truth M. That which is principally establi by the Vedas.

gen bribat ( very grancemin M. gagamin) The Great,

at dwells as Human in the pure heaven, as Vasu it in the Antariksha, as the sacrificer it dwells near the as a guest it dwells in the houses: for vessels of food.), was in men, it dwells in the Gods, it lives in Truth, ig in space; it is (as the fish) in the waters, (as the that grow on earth, it is the knowledge that the Vedas, and like the rivers that come from the mountain. It Great Truth.

#### MANTRA. 3.

# । ध्वेम्प्रायमुक्तयत्यपानं प्रत्यगरूपति । । ध्वे वामनमासीनं विद्वेदेवा स्पासते ॥ ३ ॥

ायः —( यः ) प्राचं उद्वे उन्नयति स्थापानं प्रत्यक् स्वस्वति कची सावीर्ण तं ) विश्वेदेवाः स्वयास्त्रो ॥

सम्बे ûrdhvam ( इदवास M. सम्बे गतिनसदा प्रेरवित) up (above the heart.)

राचं prånam (बाचर् तं वायुं M. बाववायुं) Pråna-våyu.

वित्र umnayati ( सम्बे गनवित्र M. श्रेरवित्र ) sends up, takes up.

भागे apanam, the Apana-vayu.

ग्प् pratyag ( भगः ) down, or back.

ांबि asyati (चित्रकि M. मेरवित ) throws, sends.

madhye ( प्रश्नुकरीकाका M. पन् in the middle. S. in the ether of the lotus of the heart, M. In the heart, M. The Person of the size of the thumb tioned above.

बाबीचं Asinam, sitting or is seated.

devah, Gods S. The senses like sight.

He leads the Piana upwards, He throws Apana do the midst of the body sits this adorable one, and a Gods ait round Him.

#### MANTRA 4.

आस्य विस्नं समानस्य शरीरस्यस्य देहिनः। देहाद्विमुख्यमानस्य किनत्र परिशिष्यते। एतद्वै तत्॥४॥

श्राम्बयः — प्रस्य श्रदीदश्यस्य देहिनः विकारवर्णीतस्य देहात् वितृष विश्व कि परिशिष्यदेशत् वे स्तत्॥

भ्रास्य asya ( श्रारीरस्थस्य भ्रास्त्रनः ) of this

विकारणानस्य vi-sramsamanasya (ज्ञवसंत्रणानस्य क्रंबणानस्य क्रंवणानस्य क्रंवणा

करोरस्यस्य sarirasthasya, of the dweller in the body

देखिनः dehinah ( देवबतः ) of the embodied. देवात् dehat ( M. सूरवदेवात् ) from the (subtle) b

विश्वचनामस्य vi-muchya manasya, being freed.

विष् प्राप्त परिशिष्णवे kim atra parisushyate, what!

it remains when this soul, the dweller in the body, and is freed also from the subtle body? That is

MANTRA. 5.

ाचेन नापानेन नत्यों जीवति कश्चन । रेख तु जीवनित यस्निकेताबुपानिती ॥ ५ ॥

: — बच्चन मध्यैः न प्राप्तेन भीवति न अपानेन जीवति इतरेच हु सर्वे नेनन् सती प्राचायानी) उपाजिती ॥

na pranena, not by Piana.

na apanena, not by Apana.

martyah ( भद्रका: ) the mortal.

jîvati, lives.

kaschana, any one.

itarena ( चंदत प्राचादि दिवस्त्रेत ) by the other.

tu, but.

jîvanti, they live.

yasmin, in whom.

etan, both these (Prana and Apana).

upasritau. M. M repose.

Prana, not by Apana does any mortal exist, but do they live, on whom both these depend,

MANTRA: 6.

इदम्प्रवश्यामि गुद्धां ब्रह्म समातनं। व्यास्य प्राप्य कात्मा भवति गीतम ॥ ६ ॥ सम्बद्धः—पन्न पूर्व वनावतं हुद्धः तका के प्रवासाति है मीति व काला। प्राप्त च व्रवा नवति ( तथा नक्त )।

we banta, well then.

te, to thee ( god )

चरं idam, this.

अवस्थानि pra-vakshyami, I shall tell.

युक्तं guhyam, (नेप्पं) mystery,

ww Brahma, the Brahman.

वनातनं sanktanam, ( विरुत्तनं ) the old, the ancient.

war yatha, how.

cha, (not in Madhva) and.

भरवं maranam, Death. T. S. वागरवं = death-less-on

mree prapya. reaching.

anar åtmå, the Atmå or M. The Jivåtmå.

wafa bhavati, becomes.

नौतन Gautama, O Gautama.

Madhva: बाला बीवः, चरचं प्राप्य वया जबति व खानि बीवेश नेदश्यनाय प्रथ्यके ॥ Atmå means ॥ I shall tell thee also how the Atma falls the state of Jiva i.e. how it reaches m condition. This shows that there is differ between the Jiva and the God.

And now this mysterious ancient Brahma I shall to thee, so that by reaching deathlessness, he becomes a (alone) O Gautama.

MANTRA. 7.

योनिमन्ये प्रपद्यन्ते श्रारीरस्वाय देशिनः । स्वासुनन्येशनुरंपन्ति यका कर्म क्या मुतम् ॥ ३। त्ववार--वान्ते देशिमः प्रवासक्षेत्रमाश्चुतं प्रहीरस्थाय देशिं प्रपद्माने वान्ते बादुवंदिनः ॥

वानि yonim, ( वानिहार ग्रुक्रदीवयमन्त्रितः चन्ततः ) womb.

कार्य anye ( के विद विद्यावनाः हृदाः M. क्षेत्रन ) some.

ापदानी pra-padyante (अविवास M. अमुबन्ति) enter. obtain.

াংলাৰ sarîratvâya ( ম্বীংলংকার M. ম্বীংবর লোব ) in order to have a body; for the purpose of becoming incarnated.

देखिनः dehinah (देवमनाः M देवपारचपेत्त्वाः) embodied ones M. when ready to become embodied.

sthanum (द्वादिस्वायर भागे M. स्वायरदेई: immoveable, inorganic body or matter, Sthanum: a atone, an epithet of Shiva, denoting the qualities of calmness and fixity.

anye, others. ( शिका), who are evil doers.

श्चिकि anu-sam-yanti, go into.

कर्न yath& karma ( यद् यस्य कर्न तद् यथा कर्न, ये बीह्रवं कर्नेस् कल्पनि कृतं बह्रवेन प्रत्येतद् ) according to karma (actions done on the Physical Plane)

पुत्रक्त yath a srutam, ( बाहुसं च विज्ञान पुषाचितं M. च च विज्ञासनीति क्रवेच ) according to their knowledge (energy set free on the mental plane).

e souls, ready for birth, go into the womb to obtain others enter Sthanum, according to their karma rding to their knowledge.

### MANTRA. 8.

य एवं सुरेषु जानति सानं साँनं पुरुषो निन्निनायः तदेव शुक्रं तद्वमस्य तदेवासतमुख्यते तस्मिक्षोकाः त्रिताः सर्व्ये तदु नात्येति कर्यन । एरहे तत्॥ ८॥

आश्यांत:--या कार्णकार्णनिर्णणायाः वयः पुरवः सुरेषु जानर्ति तव् वय हुन बब् ब्रह्मतत् एव अञ्चतं २वनते । तस्तित् वर्षे सोकाः जिताः तत् उ वत्। अस्वेति तत् वे स्तत् ॥

v: yah who,

Exa esha, this (Person or God).

द्वसेषु supteshu (प्राचारिषु M. चीवेषु) when (they the Prams or the Jivas are) asleep.

आपति jagarti, is awake (does not sleep, but watche over us. as a Mother on her child)

कान कामें ka nam kamam (तं तनभिन्नतं स्व्यादायें M. स्वेष्णापुरारे or काक्यनानं स्वाप्त पदायं बात ) one desired object after another. M. according to His Desire.

244: purushah, the Person.

निर्णिनावः nirmimånah (निष्यादयम् M. शत्यादयम्) crealiu shaping.

ag tat, That.

va evu, indeed.

इक sukram, ( श्वत्र , श्वद्ध M. कोक्ट्रॉडर्स ) White, Brig Pare M. Free from sorrow.

εξ tat, That.

Brahma, The Brahman.

तद् एव tad eva, that indeed.

जन्तं amritam ( जिनाशी M. जनस्वरं ) Immortal, undestructible, unchanging.

वच्यते uchyate ( वर्षयाचेषु M. वेदाविषु or मासे: ) is said or called ( in all scriptures or by all wise men.)

तस्तित् tasmin, in Him.

खोकाः lokâh, the worlds.

चिताः Sritah, ( आचिताः ) contained.

चर्चे sarve, all.

ag w tad u, That indeed.

। अध्येति na aty-eti, does not go beyond.

कञ्चन kaschana, any one.

This Purusha who is awake in those that sleep, and who is (all objects) as a desire, that indeed is the pure one, indeed is Brahma, immortal he is called. In him all is are contained. This is That. Him verily nothing beyond.

#### MANTRA. 9.

ब्रिबियंचिका भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। एकस्तथा सर्व्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बह्विश्व॥ ९॥

ाच्यः — यथा एकः खाद्राः भुवनं प्रविद्धः क्रपं क्रपं (प्रति) प्रतिक्रपः वभूष । प्रात्मा एकः चवभूतान्तः (प्रविष्ठः ) बहिन्नं क्रपं क्रपं (प्रति) प्रतिक्रपः

agnih, The (Celestial) Fire. The conscious Fire-God in heaven and His reflections in the unconscious material fires of the physical plane.

uur yatha, as.

es: ekah, one.

अवर्ग bhuvanam ( अवं लोकः, तं ) the world.

प्रविष्टः pravishtah ( अनुप्रविष्टः ) entered.

इपं इपं rûpam rûpam, in each form.

श्रीतदर्भ prati-rupam, (श्रीतिविवः) counter-form or reflection

aya babhûva, became.

va: ekah, one.

तया tathâ, so.

सर्व-भूतान्तरात्मा sarva-bhût-ântarâtmâ ( सर्वेषां भूतानां अभ्यन्तर आला अतिभूष्मत्वात् M. सर्वजीवातुमविष्टः भगवान् एकः स्वतंत्रः व अन्यः ) the Inner Self of all creatures.

दर्भ दर्भ प्रतिदयः rûpam rûpam prati-rûpah, for every form, its counter-form.

विदः च bahih cha, (स्थेन अविकृतेन क्षेण आकाषवत् M. अस भगवतः क्षं क्षं प्रति प्रतिक्षः प्रतिविन्धो वसूव जीवः) and out or without (i. e. Brahman assumes the form of every object that it enters, yet is without them). M. विन्वस्थकपाद् विद्धूतिञ्च न तास्वक्षास्ता i.e. out side of the reflected form It does not become one identically.

As the one Agni enters every form; in the world and becomes like that form, so the one inner soul of all beings entering every form becomes of that form, but is still outside it

#### MANTRA 10.

वायुर्पयेका भुवनं प्रविष्ठी सपं सपं प्रतिस्पी बभूव। एकस्थता सठवेभूतान्तरात्मा सपं रूपं प्रतिह्यो बहिरच॥ १०॥ अन्तेयः --- वचा एकः चायुः भुवनं प्रविष्टः क्ष्पं क्षपं ( प्रति ) प्रतिकषः बभूव तथा एकः आत्ना वर्वभूतान्तः बहित क्षपं क्षपं ( प्रति ) प्रतिकषः ( वभूव )

बायु: vâyuh, The Vayu.

As the one Vayu enters every form in the world, and becomes like that form, so the one inner soul of all beings entering every form becomes of that form, but is still outside it.

#### MANTRA, 11.

मूर्ग्यो यथां सर्व्वलोकस्य चतुर्ने लिप्यते चातुर्वैर्वाद्यदेग्वैः। एकस्तथा सर्व्वभूतान्तरात्मा न लिप्यते लोकदुः खेन बाह्यः॥ ११॥

अध्ययः — चर्वस्य लोकस्य चलुः सूर्यः चालुवैः वाह्यदेषिः यथा न लिप्यते। क दुः लेन बाह्यः दकः सर्वभूतान्तरात्मातया (दोवैः) न लिप्यते। प्रथवा ह्यः एकः चर्चभूतान्तरात्मा तथा लोक दुः लेन न लिप्यते॥

म्बं: sûryah, the sun.

यण yathâ, as.

वर्षशोकस्य sarva-lokasya, of all worlds.

chakshuh, the eye. M. The eye is of two sorts—the external and the internal. The external is material and inert. The internal is living and conscious, as it has for its presiding diety the Sûrya.

w na. not.

विकास lipyate, is contaminated or besmirched.

चायुपैः châkshushaih ( अञ्चयादिवर्शननिमित्तैः आप्यालकैः पाव देखिः, बादीश्च अञ्चरादिसंवर्गशेषः M. वशनंबर्शिभः) relating to the eyes. (The impurities which the eye sees.)

वासरोपेः bahya-doshaih, external impurities.

इकः तथा पर्वेभूतान्तरात्ना ekah tatha sarva bhûtantaratmah, so

क्लियते na lipyate, is not contaminated.

सोकदुःखेन loka-duhkhena, by the world-sorrow.

बाह्यः bâhyah, (being) without.

As the one Sûrya, the eye of all the worlds, is not affected by the external faults contained in the objects of sight (by his rays falling on them), so the one inner-soul of all is not affected by external sorrow of the world, being outside it.

MANTRA 12.

एको वशी सर्वभूतान्तरात्मा एकं रूपम्बहुधा यः करोति। तमात्मस्यं येऽनुपश्यन्ति धीरास्तेषां सुखं शास्त्रतचेतः रेषाम् ॥ १२ ॥

प्रान्वयः — यः एकः वशी वर्धभूतामारात्मा एकं क्यं बहुधा करोति प्रात्मशं तं ये थीराः प्रानुपद्मति तेषां ग्रायतं सुखं (भवति ) इतरेषां न (भवति )

ekah, one. (S. सदि परमेश्वर: सर्वेगत: स्वतन्त्र सकी न तर् समोऽन्यधिकी वा अन्योऽस्ति ॥ M. एक पदीक्तं स्वातंत्र्य व्यंत्रयन् एकस्य नामा जीवनियंतृत्वं कसं इति धोदां बहुरप स्वोक्त्वा निराद ॥ S. Verily that Supreme God is all pervading, self dependent and One, there is no one else who is either equal to Him or greater than He. M. The word "One" indicates that He is self dependent. How can one God control and rule infinite number and variety of Jivas. To this, the answer is given in this verse. i.e. the God assumes infinite forms in order to govern infinite worlds and Jivas.)

वधीः vasîh ( वर्षे दि अस्य जगहचे वर्षेते M. ) the controller, the Ruler.

सर्व-भूबान्वरात्वा sar (a-bhût-ântar-âtma, the Inner self of all creatures.

स्कं रूपं ekam rûpam (एकमेव सत् एकरसं आत्नानं विश्वतः विद्यान-रूपं) one form (which is one essence, pure intelligence.)

अनुवा bahudh& ( नामकपादि अगुद्ध-चपाविभेदवधेन बहुपा अनेक-मकारं ) manifold (according to differences of name and form.)

यः yah, who.

करोति karoti, does, makes.

तं tam, Him.

धास्मत्यं âtmastham (स्वयरीरहृदयाकाये बुही वैतन्याकारेच खिन-ध्यक्तं) seated-in-the-self (placed in one's own heart, in the Buddhi).

ye, who (free from out-going tendencies.) अञ्चयस्यिक anu-pasyanti (आञ्चभविका) see, experience, perceive.

भोराः dhîrâh, the wise (विवेकिनः)

तेषां tesham ( परमेश्वरभुवानां ) theirs.

द्वतं वास्त्रवं sukham såsvatam (निश्वं वास्तानन्दकववं दुखं) eternal happiness (the bliss of the self).

न क्यरेवाच् na itareshâm ( न कविवेकिनां ) not of others.

He is one, the ruler, the inner self of all creatures, who makes (his) one form manifold; those tranquil minded ones who see him seated in the mahat atma, eternal happiness is for them and not for others.

#### MANTRA, 13.

नित्याऽनित्यानाञ्चेतनप्रचेतनानामेको बहूनां या बिद-धाति कामान् । तमात्मस्यं येऽनुपश्यन्ति धीरास्तेषां शान्तिः शाख्वतौ नेतरेषाम् ॥ १३ ॥

ज्ञण्ययः — क्यनित्यानां नित्यः चेतनानां चेतनः यः एकः बहूनां कानात् विद्याति ज्ञाल्यस्यंतंये घीराः ऋतुपक्तनित तेषां ग्राद्यती ग्रान्तिः (भवित) इतरेषांन (भवित)॥

नित्यः nityah ( ऋविनाची ) eternal.

व्यक्तित्यामां anityanam (विनाधिनां) among the transient. Or निरुद्धः विश्वयानाच् nityah nityanam (M. निरुद्धानां वस्तूनां निरुद्धः व्यक्ति विरुद्धः प्रक्रितः प्रक्रितः व्यक्ति निरुद्धः प्रक्रितः प्रक्रितः व्यक्ति निरुद्धः प्रक्रितः beternal among the Eternals.

चेतनः chetanah, चेत्रनानां chetanânâm (चेतयितृकां त्रझादीनां प्राचितां प्रात्तचेतन्यितिभित्तनेव चेतयितृत्वं M. चेतनानां चेतनः = जुल्य चेतनः, अन्ये चेतनामाचाः त्रदर्भीनाः) the Thinker among all thinkers, or the Highest conciousness among all consciousnesses. (like Brâhmâ &c.)

was ekah, the One.

बहुनां bahûnâm ( क्षत्रेकेशां M. चेतनानां ) of many (conciousnesses.)

u: vah, who

वेद्याति काणार् vidadhati kaman, fulfils the desires. ( वंदारियां काणीयुद्ध काणार् कर्णकतानि स्वायुग्रदनिणियां काणार् ग प्रवस्ति ) तं जात्तरवं वे अनुपद्मतिकीराः tam âtmastham ye anupasyanti dhîrâh, The wise who perceive him within theirself.

dat tesham, to them.

शान्तिः श्केntih ( उपरितः M. सुतं ) peace, happiness.

भारवती såsvatî (निस्था ) eternal.

w water na itaresham, not to others.

The eternal among the eternals, the conciousness among il consciousnesses, the one among many, who bestows the uits of Karmas, the tranquil-minded ones who see him sated in the mahat-Atma, eternal happiness is for them and of for others.

#### MANTRA. 14.

# तदेतदिति मन्यन्ते।निर्देश्यम्परमं सूखम्।

क्रयम् तद्विजानीयां किमु भाति विभाति वा ॥ १४ ॥

भ्रम्बयः— (यत्) भ्रमिहैं स्यंपरभं सुखंतन् स्तत् इति (बुधाः) मन्यन्ते हिस्स् उन्नाति वान विभाति स्वयंत्र विज्ञानीयाम् ॥

> तत् tat, that ( आत्न विदानं M. गुप्तं बद्ध ) S. Self-knowledge M. Mystery of Brahman.

एतपु etad, this (M. रकरपं)

Ta iti.

अन्यन्ते manyante, they think.

धानिदेश्यं anirdesyam (निर्देश्वं धावकां M. इदन् दश्यं इति निर्देश्वं धावकां ) indescribable, undefinable, inexplicable.

परचं दुखं paramam sukham (प्रकृष्टं दुखं M. विदेख परवद्यालाकः) supreme happiness. M. The wise think Him as the Indescribable essence of the highest happiness—that Brahman which is in one aspect; Mystery, and in the other the All formbetween the unknown and the known lies th third aspect of Brahman—the Supreme bliss.

कवं katham नु nu ( देन मदारेड ) M. In what way.

तड् tad, that.

विज्ञानीयां vijânîyâm, can I know (M. How can I know the Bliss aspect of Brahman without His grace भगवद् क्यं कर्य जुजानीयां तत् प्रवादं व्युते)

किए उ kim u, does it verily or indeed.

भाति bhâti (बीप्यते) shine forth (and illumine others.

च भाति वा na bháti vá, or does it not shine forth: i. e.
can it be known by our Buddhi or not?

"How can I know that Indescribable high happiness."

or
familia vi-bhati va, or is it lighted (by some other light
"This is that"—so say the wise: how may I know the
supreme bliss, not to be defined; is it manifest or is it
manifest.

### MANTRA, 15.

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकसेमा विद्युता भा कृतारयमग्निः । तमेव भान्तमनुभाति सर्वेन्तस्य भा सर्वेमिदं विभाति ॥ १५ ॥

्रज्ञण्यवः — तम्न जुर्येः न नाति न चन्द्रतारकं (भाति) इत्ताः विद्युतः म म अपं क्रमिः कुतः (भावात्) मान्तं स्वतं क्रमु वर्षे भाति ददं सर्थे तस्य । विभाति व w na, not.

क्षत्र tatra, there (विस्तिन् स्वास्त्रभूते त्रस्रवि M. तत् पदीसं स्वानाचे प्रार्थिते वृष्द्रति )

सूर्यः sûryah, the sun,

भावि bhati (प्रकाशयित M. भावयते) shines, reveals, manifests.

न na, not.

चन्द्र-सारकं chandra-tarkam, the meon and stars.

हमाः विद्युतः मान्ति nu imah vidyutah bhanti, not these lightenings reveal (or shine.)

ाः अवस् अधिः kutah ayam agnih, how this fire?

क्ष भाग्तं tam eva bhántam (परनेश्वरं दीप्यमानं M. बनेवभाग्तवमु = तद्भागं अनुसूख्य ) S. when verily he shines. M. following after His shining forth.

अतु-भाति anu-bhâti M. भाति (anu is taken with the preceding clause) S. अनुदीयते shine after Him (not by their own light, but by His light.)

sarvam, all (Sun and other stars &c.)

ara tasya, His.

भाषा bhâsâ, ( दीवाया ) by (His) light.

सर्वे sarvam, all.

इदच idam, this (sun &c.)

विमाति vi-bhtai, is lighted.

There the sun does not shine, nor the moon and stars, e these lightenings do not play, how then this fire? When is manifest, all is manifested after Him, by His maniation all this world becomes manifest.

VALLI VI. Mantra. 1.

जध्वमूलोश्वाक्शास एथोश्वत्यः सनानतः।
तदेव शुक्रन्तद्ब्रस्य तदेवामृतमुख्यते।
तस्मिल्लोकाः त्रिताः सर्व्ये तदु नात्येति कश्चन।
मृतद्वे तत्। १।।

धान्वयः — एषः अर्थे सूक्षः आध्वाक्षाथा सनातनः धान्वत्यः । तत् १वः । तत् ब्रह्म तत् एव अपृष्ठं उच्यते । तस्मिन् धर्वे सोकाः जिताः तत् उ क्या भ्रष्ट्येति तत् वै एतत्॥

कर्षभूतः úrdhva-múlah ( कर्षे भूतं यत् बहिन्छोः परनं पदमते सेर्यमध्यक्षादिस्थावरान्तः संवारह्यः M. कर्षे वर्षोद्योगता भूतं वृषद्भं भूतत्वनित्व भूतं वस्य जगदास्थ वृषस्य व कर्षेष्ट्रा above-rooted. M. M. whose roots grow upwar M. That world-tree whose root is in "Urdhror High God.

প্রবাজ- যাত্তঃ avak-sakhah S. स्वर्गनरक्षतिर्वक मेतादिमिः याता (M. ऋषेषः ऋषमाः देवाः যাত্তাः यस्य ऋषी ) do branched. M. M. whose branches grow down wards M. Whose branches are the Lower De (arvak Lower hierarchy.)

इयः eshah ( चंदार वृषः M. प्रमाख प्रमिती जगदार्खोऽख्तः this.

आश्वत्यः asvatthah ( आक्षारयवत् कानकर्नवातेरितनिश्व प्रशं स्वभावः M. आश्वायतवरिवस्थितः । आशुगिविवत्यात् व इरिः॥ आश्वा is formed by adding the affix। the roet वा "to blow" preceded by the upap आशु 'quick' आशु+वा+क ( क्ष ) == आश्व (the व shortened.) আহে: আহিন্দু বিশুৱি or আহেন আৰু আর = আহেনে: ) the Fig-tree M. that which stands firm like the Fig-tree. Or আহেনে may mean "the abode of God or the food of God". আহল means then "He who goes very quickly" i. e. the all-pervading God: and wis the eliled form of হয় "to stand" or w "food."

हनातनः sanâtanah (चित्रंबहुनः M. मनावतोऽनादि) ancient. M. Beginningless as a current. The current of creation has no beginning.

तत् पन tad eva, that verily or indeed. S. That root of the world tree.

गुक्तं sukram (गुक्तं, गुद्धं) Bright, Pure, Free from sorrow.

इद्द ब्रह्म tad Brahma, that is Brahman.

ng ve tad eva, that indeed.

श्रमुतं amritam ( श्रविनाश स्वभावं ) Immortal.

उच्यते uchyate (कच्यते सरवत्यात् ) is said.

सोकाः विताः सर्वेतद् उ न प्राटपेति कञ्चन ॥ same as in V. 8.

ith roots above and branches below, this (manifested na) is as an ancient ashvattha tree, that indeed is the one, that is Brahma, that indeed is called immortal. all worlds are contained, Him verily nothing goes !.
is is that.

MANTRA, 2.

द्दं किञ्च जगत्सव्वे प्राय एजति निःसृतम् । इद्भयं वजुमुद्यतं य एतद्विदुरसृतास्ते भवन्ति ॥ २ ॥ व्यन्वयः -- यस् इदं किन्य सर्वे सगत् निः सतं प्राणे ( इस्रचि ) स्त्रति प्राणः ) उदातं वर्त्व नहत् भवस् ये सत्त विद्वाः ते ब्रमुताः भवन्ति ॥

ur vat, what.

द्रवं idam, this.

kimcha, so-ever.

wna jagat, world.

es sarvam, whole, all.

माचे prame ( परिस्तृ ब्रह्मांच M. प्राचारको इरी स्थित) in Prama (in the Supreme Brahman M. in God Hari.)

रकति ejati (कच्चते ) trembles or यत् बेरणया चेष्टते wi (by His direction.)

निः सर्ते nih-sritam (निर्मतं M. प्राणात् निःस्तं) gone m M. All this world is contained in the Prâm comes out of Prâma—from whom this unin trembles as if in fear, or works under wh command.

महद् भयं mahat bhayam ( महच तद्वयं च, M. महद्भगः) great terror, reverence, awe. S. Great and u ble M. giver of great terror.

वज्रं उदावं vajram udyatam ( उदावनिव वज्रं M. बज्जव स उदावं = उद्भुष्ट प्रवचनं ) thunder-bolt raised M drawn sword S. the thunder-bolt, as if on point of being hurled. M. The great give terror, like the thunder-bolt. He takes as a separate word meaning "ever active." vah etad viduh, who know this (Brahman.)

यः स्तर् विद्रः yah etad viduh, who know this (Brahman) वास्ताः amritah (अन्ययनोद्यः M. गुकाः) Immortal, Mi

M. another reading is MT: That from whom has come out Prana as well as all this universe, in whom they all tremble or carry on their functions. Or that from whom the whole world has come out, and on whom that Prana (Brahman) reacts.

Thatever is in this world, the whole moves in the Prana comes from it. It is like a mighty reverence, like an ed thunder bolt, they who know this, they verily ne immortal.

#### MANTRA. 3.

# त्याद्स्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्घः । त्यादिन्द्रश्च वायुश्च मृत्युधीवति पञ्चमः ॥ ३ ॥ न्वयः—श्रस्य भवात् श्रीमः तपति (श्रस्य) भवात् ग्रुवेः तपति (श्रस्य)

भवात bhayât (भीत्वा) from terror, awe, reverence. अस्य asya (परनेश्वरस्य) of Him (the supreme God.) वयति agnih tapati, the fire burns.

चित सूर्यः bhayat tapati sûrya, from awe the sun shines. म्हः च वायुःच मृत्युः धावति पंचम: bhayat Indrah cha vayuh

cha Mrityuh dhâvati panchamah, from awe Indra and Vâyu, and Mrityu the fifth runs. M. यावति ( स्वकार्यपुच्यामियते ) M. translates dhâvati as "engage in their respective works" such as causing rain &c.

m reverence of Him Agni burns, from reverence of arya shines, from reverence of Him, Indra (rains), blows), and Mrityu runs (to work) as fifth.

#### MANTRA 4.

## इह चेद्यबद्बीद्धुन्प्राक् अरीरस्य विस्तरः। ततः हर्नेषु लोकेषु शरीरत्वाय करुपते ॥ ४ ॥

अन्वयः--- इड (कीवन्) अरीरस्य विकासः प्राकृ बोदुर्थु अशकतः

अरीरस्वाव कर्गेषु लोकेषु (विद्यमानेषु चत्सु अनादरेस्यमी ) कश्यते ( क्रतो र्भवति ) ॥

इइ iha, (जीवन्तेत M. जनुष्यदेषे) here (while al on this physical plane or M. while having human dense body.)

चेत chet, if ( यदि )

अग्रकत् asakat, ( ग्रक्तोति M. ग्रन्तः ) is able or became ali बोद्धं boddhum, (भावगन्तं ) to understand.

प्राक् pråk बरीरस्य विस्तवः sarirasya visrasah (पूर्व गरी। अवस्त्रंसनात् पतनात्, संसार बन्धनाद् विमुख्यते । नां अग्रकत् बोदुधुं ततों उनवबोधात् धर्नेषु सुन्धन्ते वेषु सरा जावितः पृथिव्यादयः सोकाः, तेषु श्ररीरं बृहाति ) beh (S. If a man is able to understand Brahm then even before the decay of his body, he liberated. If he is not able to understand then he has to take body again in the creat worlds.)

श्ररीरस्य विस्तरः sarîrasya visrasah, (M. भौडिकदेशस्यविसंका तनावस्थानात् प्राक्षवीहर्भ क्रमकत्) the falling asum of body (the dense).

an: tatah, then.

स्वर्गेषु सोकेषु ग्ररीरत्वाव खल्पते sværgeshu lokeshu sarintu kalpate, (M. वेद्रुटादियु समाकृतविदानन्दालाकदेश्वत कल्पते सक्तो भवति इति यावत्) in Heaven work (like Vaikuntha &c.) he is bern in order! take a body (which is im-material, and consists of the bliss and intelligence)—i.e. He takes an undecaying Spiritual body in the Heavenworlds. S. reads बर्गेषु and not खर्गेषु, बर्गेषु means "in the created world" Shankara's meaning is given above.

If a man here is able to understand Him (Brahma), before disintegration of the body, then in the lokas of the self-lgent One he obtains an (a-prakritic) form.

MANTRA. 5.

यणाऽऽद्शें तथाऽऽत्मिनि यणा स्वप्ने तथा पितृलोके । यणाप्तु परीव दृद्ये तथा गन्धर्व्वलोके खायातपयारिव ब्रह्मलोके ॥ ५ ॥

क्षण्ययः --- यथा आदर्शे (दह्ये) तथा आत्मि (दह्ये) यथा स्वप्ने (दह्ये) पितृलोके (दह्ये) यथा ऋष्तु परिदृष्टे इव तथा नव्यवंत्रोके (दह्ये) कि खायातपयोरिव (दह्ये)॥

बया yathâ, as

श्रीवर्षे ådarse, in the mirror ( यथा आदर्थे प्रतिविक्सभूतमात्मानं प्रश्नीव कोके। उत्यन्तविक्क्ष M. आदर्थे दर्पने पुत्रं यथा दृश्यते सम्बद्ध तथा चानदृष्टिमि: दृश्यते ) M. as the face is seen fully reflected in the mirror, so the Brahman is seen completly reflected in the Atman.

तवा tathâ, so

शास्त्रित åtmani, (स्वयुद्धी आवर्षवन् विभेषीनुदायां विविक्तं आत्नकी दर्धनं भवति M. आत्निकि स्वीवे अवस्थितो नगवान् ) In the Atman, S. In the Buddhi M. In the Jivatman.

श्वा स्वप्ने yatha svapne, ( अविविक्तं जाग्रह् वावनीईपूर्त M. स्व स्वप्ने प्रवासी द्वारते, न सच्चक्क् ) as in dream (S. क fully, not completely.)

सवा पितृकोके tatha Pitri-loke, so in the world of the Fathen ( श्वाबिक्रभेव वर्षणमास्त्रः स्वनेक्षरोपभोगा सक्तवात् M. S. there is not complete realisation, because there is the experiencing of the fruits of one actions.

यथा जन्म yatha apsu, as in waters ( खानिभक्तावयवभारूकां परीच दहुये or दूरवर्ते pariva dadrise or drisyate, ( परिहुद्धाते इव क M. परीव = सन्तागृह्य प्रतिस्थादिकं हुस्यते ) as if full seen, as if seen in all parts, face &c.

तथा गन्धविशोके tathâ Gandharva-loke, so in Gandharva word ( अविविक्कमेय दर्भनं आस्त्रनः M. किवित स्पष्टतया द्रव्यं

काया-आतपयाः इव ब्रक्सकोके chhâyâ âtpayoh iva Brahma-lot like shadow and light in the Brahma-worl light and its reflection ( प्रत्यक्तविविक्तं ब्रह्मं एवेकस्मिन् ॥ च खुद्माप्यः ; तस्माद् प्रात्मदर्यमाय इर्देश क्त्रस्यः M. खायातपिम्तित प्रदेशे वस्तु ययाद्दिन हर दश्यते तथा इरिंग् दृश्यते )

As a reflection in the mirror, so in the Atman is Brahm to be seen, as one sees in dream so in the Pitri loka, as waters completely visible, so in the Gandharva loka; in t Brahma loka, as light and its reflection.

#### MANTRA. 6.

इन्द्रियागाम्प्रयम्भावमुद्यास्तनयी च यस् । पृथगुत्पद्यनानानां नत्वा थीरो न शोचति ॥ ६॥ खन्बयः — वस् भीरः पृथक् जरक्करामानानां इन्द्रियाणां पृथक् भावं उदयास्त व मरवा न घोषति॥

[िन्द्रवाचां indriyânûm (कोत्रादीनां) of the senses (like ear &c.)

|यक्-भावं prithag-bhavam (स्वभाविकत्तवज्ञात्मकतां M. तारतन्यं) different states or conditions.

- अस्त नवी udayâstamayan (उत्पत्ति-प्रलयी जाग्रत् स्वपावस्थापेखवा M. वद्य जगद्धस्यास्त नवी भवतः प्रयक्ष नाना प्रकारेख उत्पद्यमानानां इन्द्रियाकां यत्ता प्रतीत्यादिकं इति येषः) rising and setting. S. Origin and destruction, having reference to waking and sleeping state. M. This origin and destruction of the world, takes place in order to make the senses apprehend different objects.

च यत cha yat, and what.

उत्यदमनानां prithak ut-padyamânânâm (आकाशादिभ्यः अरयन्तिवशुद्धात् केवलात् विननात्र आस्मस्यक्ष्यात् M. नाना-मकारेस उत्यदमनानानां इन्द्रियासां सत्तामतीस्यादिकंइति शेवः) produced from different origins (such as akâsha) &c.) M. born in different ways.

णत्वा matvå, having thought over ( S. चात्वा M. भगव-दथीनं बात्वा ) S knowing M. understanding that they are under the control of God.

न भोनति dhirah na sochati, the wise does not grieve.

S. Understanding the different states and the rising and setting (in waking and sleep) of the senses, that have each a different origin (such as ear from akashâ &c.), the wise does not grieve.

M. Understanding that all these differences condition, these creations and destructions worlds, these perceptions of objects by the senses which have different origins, are under the control of God, the wise does not grieve.

Knowing all the different conditions of the senses, the origin and destruction of things, and what is produced for different Sources, the wise man does not grieve.

MANTRAS. 7. 8.

इन्द्रियेभ्यः परं मनो मनसः सच्वमुत्तमम् । सत्वाद्धि महानात्मा महताऽठयक्तमुत्तमम् ॥ ९॥ अन्वयः—(तत्) मनः इन्द्रियेभ्यः परं, सश्त्रं भनवः उत्तमम्, नदान् आ सरवात अधि, अध्यक्त मदतः उत्तमम्॥

अठयक्तात् परः पुरुषो ठयापकोऽलिङ्ग एय च । यज्ज्ञात्वा भुच्यते जन्तुरमृतत्वज्ञ्च गच्छति ॥ ६॥ प्रक्षाः—कत्तुः यज्ञास्या सुद्धते प्रसृतत्वं च गच्छति (सः) व्यापकः व सव पुरुषः तु प्रव्यकात् परः ॥

- विन्द्रियेभ्यः परं मनः indriyebhyah param. manah, the Mana higher than the senses. (M. the presiding d of Manas is higher than those ruling the senses. See ante 111. 10.)
- ननसः संस्थात्रतमं manasalt satvam uttamam (सत्यं = बुद्धि। Buduhi is higher than Manas
- हत्त्वात् अपि महान आत्ता satvât adhi Mar ânâtmâ ( अपि जर्ब आपकः, अपरिक्तिः ) over Buddhi (as pené ing it even) is the Malânâtmâ (the greats

- हतः अञ्चलं उत्तर्भ mahtah avyaktam uttamam, higher than Mahat is th⊕Avyakta,
- आहारत परः प्रथः avyaktåt tu parah purushah, beyond the Avyakta, is the Purusha.
  - व्यापकः vyâpakah, (व्यापकस्यापि आकाशादेः सर्वस्य कारकत्यात् M. अपरिष्यिकः) the all-pervading (S. the cause even of all pervaders like Akâsha &c. M. The unbounded.
- बिह्न: एव च alingah eva cha ( विङ्ग्यते गम्यते येन तत् जिह्न मुद्धादि तद्विदामानमस्य इति प्रवच प्रजिह्न: M. प्राकृत-भौतिकदेष-रहित: , without marks also, 5. That by which a thing is understood is called "linga"; such as Buddhi, Manas &c. He who has not these is a-linga. M. He who has neither a Prakritic body nor an Elemental (compounded) body. (Bodiless.)
- yam or तं tam, whom or Him M. तं refers to तारतच्यांतगं ॥

  चास्त्रा jnatva, having understood (being taught by

  Teachers and Scriptures.)
- muchyate jantuh ( अविद्यादिइदयप्रश्चिभः जीवन् एव M. भवषायात्) the creature is liberated (S. from the bonds of Ignorance even while alive; M. from the toils of existence.)
- तत्वं व गच्छति amritatvam cha gachchhati (पतिरेऽवि शरीरे अमृतत्वं च गच्छति M. पुनर्जनन नरणादिभावकर्षे अपृतत्वं ) and goes to Immortality (S. after death, M. of non-rebirth.)

Higher than sensations is Manas, Higher than Manas is Buddhi, Higher than Buddhi is the Mahat-atma.

Higher than the Mahat is the Unmanifested.

Beyond the Unmanifested is Purusha, the all-pervading one having no attributes, whom having comprehended the man is liberated and goes to the state of deathlessness.

MANTRA. 9.

## न सन्द्रशे तिष्ठति क्षपमस्य न चक्षुषा पश्यति कश्चनैनम्। इदा मनीषा मनगाभिक्रहो य एतद्विदुरसृतास्ते भवन्ति।

भ्रम्ययः — अस्य क्ष्पं सहये न तिष्ठिति कञ्चन सनं च सुवान पश्यति इदा ननीः, मनसा अभिक्रुप्तः (आस्ता सेयः) ये सतत् (आस्तने। ब्रह्मस्वं) विदुःते अहतः भक्तिः॥

na, not.

सन्द्रिये sandrise, ( सन्दर्भनविषये M. सन्यक् चानाय ) the object of perception. M. of complete conception α knowledge.

fagia tishthati, exists or is found or stands.

- rûpam asya, His form. (His=of the Pratyagsh man. M. His=of God the Source of all Avanta ras, the Arche-type.)
- न बचुवा na chakshushâ, ( उपलक्षणं, चचुरादिकरणैः ) not b eye (or any other sense organ.)
- पद्मति कञ्चन pasyati kasebana, ( उपसभते कञ्चिदिप ) sees any आ सन्द
- हदा मनीषा hridâ manîshâ, ( क्लीषर is Instrumental singule of the noun मनीश् (Nom. S. मनीट्) मनसः सङ्क्राणी द्वयस्त्रेष्टे नियन्तृत्वेन M. इत शब्दोऽम अवस-मनन-ध्यान-पी खादि-सध्यनपः॥ तह्युक्तने मनसा। "मनीसा "= सान

भगवान, अभिकृष्ट = विषयी हुतो भवति ) by the Heart of the Person who is Lord of his mind. M. By the Heart and Mind is known this Ruler of the Mind. M. takes अभीवा as Nom. S. meaning God ( the Ruler of mind.)

भनवा manasa, (भननक्षेत्र सम्यग्दर्शनेन) by the Manas. अभि-कृष्टः abhi-klirptah (अभिवनर्थितः, अभिन्नकाश्चितः M. विवयी-कृतः) is revealed, is made known.

. पतद् विदु: yah etad viduh, who knows this or एनं Him. इताः ते भवन्ति amritâh te bhavanti, Immortals they become.

Not as an object of perception does His form exist, not y the eye does any one see him, but by Buddhi controlling 12 mind, reflected in Manas, is He revealed, who thus know lim, deathless they become.

#### MANTRA 10.

## यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह । बुद्धिश्च न विचेष्टते तामाहुः परमाङ्गतिम् ॥ १०॥ अभ्वयः -- यदा पण्च जानानि मनसा सह अवतिष्ठम्ते बुद्धिः च न विचेष्टति गरमाङ्गतिष् आहः विद्वांसः॥

यदा yadâ, (यस्मिन काले) when.

पंच pancha, the five (qualifying जानानि i.e. the five Jnanendriyas.)

प्रवितिष्ठको ava-tishthante (स्विविषयेभ्यो निवित्तितानि खास्तिन एव खबितिष्ठको M. च्याकृत्ततया तिष्ठक्ति ) remain aloof (from their objects.)

वानानि jnanani, (the organs of) knowledge. ( वानायत्वात् सोत्रादीन्त्र्याचि M. वानवाधनानि वसुरादि पंचेन्द्रियाचि)

भनवा manasa, (with) the Manas.

us saha, with.

मुद्धिः buddhih, ( अध्यवसायलच्या ) the Buddhi.

न विवेष्टित in vi-cheshtati ( स्व क्यापारेषु न व्याप्रियते M. विषया प्रति न प्रवर्तते ) does not go towards (its objects.)

ताच tâm, that (Pratyahâra state from seven-folobjects of consciousness) or तं Him.

sig: âhuh, they say.

परमां गति paraman gatim, the highest goal or way (परा साथनं जानस्य the highest means of acquiring Jnana or Wisdom.)

When the five organs of perception and manas (remain apart from their objects), and the intellect even does not move, that they call the highest road.

#### MANTRA. 11.

## तां यागिमिति मन्यन्ते स्थिरामिनिद्रयधारणाम् । प्राप्रमृत्तस्तदा भवति यागा हि प्रभवाष्ययौ ॥ १९॥ प्रमृत्वयः—तां स्थिरां इन्द्रिय धारकां यागं इति मन्यन्ते तदा अप्रमृतः भवी योगः हि प्रभवाष्ययौ॥

तां tâm, ( तदवस्थां ) that (state.)

बेग्गं yogam, the Yoga.

Ta iti.

जन्मके manyante, ( प्राचाः ) they hold.

रियराच् sthirâm (खबलां M. खबंबतां ) steady (unmoved इन्द्रिय-घारचाच् indriya-dhâranâm, (बाह्याच्यः खरचानां धारवं ॥ इन्द्रियाचां विषयेक्यो व्यावर्तेनेन भनवहिषये खबंबतां धार नेव ध्यानसभाधि सवस्योगं) the restraint of the senses.

श्रमनत्तः apramattah. (प्रनादयजितः, समाधानं प्रति नित्यं यजवाम, M. भगवज् सान्येव भवति ) not heed-less or negligent. M. becomes knower of God.

तदा tada, then.

भवति bhavati, he becomes.

योगः दि yogah hi ( यस्तात योगः ) because Yoga (is).

प्रभवाच्ययी prabhavâ pyayau, ( उपजनापायपर्भकः M. उत्पत्ति विनाशी ) origination and destruction.

That they hold to be Yoga, which is the firm restraint of e senses. Then one becomes not heedless, for Yoga is e origin and destruction (of all things.)

#### MANTRA 12.

## नैव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यो न चत्तुषा। अस्तीति ब्रुवतो अन्यत्र कयं तदुपलभ्यते ॥ १२ ॥

जन्बयः — ( आरस्ता ) वाचा नैय प्राप्तुं ग्रक्यः चनवा न प्राप्तुं ग्रक्यः च चुपा न पूंग्रक्यः तत् ( ब्रद्धा ) अस्ति इति प्रुयतः अस्य न कवं उपलभ्यते ॥

www na eva, not indeed.

बाबा vâchâ, by speech.

न नगरा na manasâ, not by mind.

मार्च praptum, to obtain, ( चातुं ) to know.

यक्पः sakyah, is able ( प्रवयः )

न चनुवा na chakshushâ, not by eye.

wien gifa asti iti, "it is".

बुबतः vruvatah, ( उपविचतः ग्रुरोः ) from one who says (i.e.) from the Guru who knows that "He is,"

and not from one who denies the existence of God.

ख्रम्बल anyatra, any where else.

क्षणं katham, how.

तद् tad, He.

उपलक्ष्यते upa-labhyate, is to be found.

M. That God-form cannot be known otherwise than through the grace of Guru. When the Guru, through His infinite compassion shows for the first time to the desciple the majesty of the Self; then it is for the pupil to retain that form in his heart by constant meditation and contemplation.

Not by Speech or Mind is one able to know Him, nor by the eye, how then is He to be obtained from any save the one (Guru) who says "He is".

MANTRA, 13.

## अस्तीत्येवोपलब्धव्यस्तत्त्वभावेन चोभयाः ।

अस्तीत्येवीपल्डधस्य तश्वभावः प्रसीद्ति !। १३ ॥ - अन्वयः—ज्ञात्मा अन्ति इति एव तरव भावेन च उपलभ्यः। उभयेः (अन्तिस्य तस्वभावयोः मध्ये) अन्ति इत्येव उपलब्धस्य तस्वभावः प्रतीदिति ॥ अन्ति इति asti iti "He is".

एव eva, indeed.

उपसम्भवाः upa-labdhavyah, is to be found or known.

तत्त्व-भावेन tattva-bhâvena, ( सद्-श्रवदादि प्रत्यविषयत्त्व वंश्वितव श्रात्त्वनः तत्त्वभावो भवित। तेन च कपेक श्रात्ता उपकारक्यः।

М. उभयोः प्रकृति-पुरुषयोः ; तत्त्वं — प्रशासिकत्त्वं प्रकृति-पुरुष भावं वा भावयति चन्यादयति इति तत्त्वभावः — भगवान् ; तेन

तत् मदादेण) by (His) true nature (i. e. the Atma is to be knwon by Its true condition as being devoid of all qualities of spirit and matter.) M. by the grace of God. तत्व = the truth (of Prakriti and Purusha); भाव = the creator: i. e. the creator of the truth or condition of Prakriti and Purusha. That is, the God. तत्व भावेत = by (the grace of) the origin of Truth (Prakriti and Purusha.)

च उभवेाः cha ubhayoh, वेषपधिक—निक्षपधिकवेाः फक्तित्व तत्व-भाववोः ॥ M. मक्कृति पुरुषयेाः ) and of both (the conditioned and the unconditioned Brahma) i. e. by realising the existence of both. M. Of both (Prakriti and Purusha.)

ास्ति इति एव उपलब्धस्य asti iti eva upa labdhasya, of one who has understood It as "He is". (M. सर्वाधिकतया अस्तित्वाद् अस्ति इति नामा भगवान्, इति उपलब्धस्य एवमुपलभगान्त्य, तत्वभावः = भगवान् ) M. The God is named "asti" = "He is", because He is the Supreme Existence above all existences. The person who knows God as "Asti"—such a person becomes the vessel of grace.

वभावः प्रसीदितं tattva-bhûvah prasîdati, ( आत्मनः विदित-अविदि-ताभ्यां अन्योऽद्वय स्वभायः अभिनुस्तो भवति M. भगवाम् प्रसादवाम् भवति ) The true nature is revealed M. The God is pleased,

He is to be known as Asti (He is), and by (realising) e true nature of the both (Matter and Spirit). To him who lows Him as Asti (He is), the true nature (of Matter and irit) is revealed.

### MANTRA. 14.

# यदा सर्वे प्रमुख्यन्ते कामा येऽस्य हृदि त्रिताः। प्रय मत्यारमृता भवत्यत्र ब्रह्म समत्रनुते ॥ १४ ॥

भ्रान्वयः -- यदा सर्वे कामाः ये भ्रास्य हृदि स्थिताः प्रमुख्यन्ते भ्रव मरुवः श्रवृतः भवति श्रम ब्रह्म समामते ॥

चदा yadâ, when

sarve, all (qualifying "desires").

प्रमुख्यन्ते pramuchyante, ( विशोर्यन्ते ) are entirely given up, become freed. जुक्ता भवन्ति are exhausted.

kâmâh, ( वंकस्पाः ) desires. क्षामाः

> ye, which. ਜ਼ੋ

अस्य asya, ( विदुषः ) of this, his (man's).

tic hridi, in the heart, in the antahkarana.

shritah, (another reading is स्थिताः ) clinging to चिताः depending on, residing in.

ख्य atha, then.

मर्देः martyah, the mortal.

Mya: amritah, immortal.

भवति bhavati, becomes.

atra, here (in this life) M. In Brahma-loka, প্রস Shvetadvipa &c.

Brahma, Brahma.

वनस्तुते samasnute, प्राप्नोति attains.

When all the desires that reside in the heart are entire given up then the mortal becomes immortal, then he obtain here Brahma.

#### MANTRA. 15.

## यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते इदयस्येइ ग्रन्थयः। स्रथ नत्यो सृता भवत्येतावदनुशासनम्।। १५।।

प्राप्तवाः — यदा इह इदयस्य वर्षे ग्रण्ययः प्रश्मिदान्ते प्राय नश्येः प्राप्ततः मयुति तावत् हि प्राप्तवासनम् ॥

बदा yadâ, when.

सर्वे sarve, all,

प्रशिदान्ते prabhidyante, are cut asunder, broken through.

हदयस्य hridayasya, of the heart.

ut iha, here (on earth).

ग्रन्थयः granthayah, knots.

ww atha, then.

मर्थ marttyah, mortal.

श्रदः amritah, immortal, free.

भवति bhavati, becomes.

स्तावद् etâvad, so much.

ीं hi, veril y. (It is omitted in some texts). अववास्त्रम् anusûsanam. instruction.

When all the knots of the heart are cut asunder here then mortal becomes immortal, verily this is all instruction.

MANTRA, 16.

शतम्बिका च हृद्यस्य नाड्य स्तासाम्मूद्धांनमभिनिः सृतेका । तयार्थ्वनायसमृतत्वमेति विष्वङ्ख्रस्या उत्क्रमणे भवन्ति ॥ १६ ॥ अञ्चयः — यतंत्र एका च इदयस्य नाड्यः तासां (मध्ये) एका प्रद्वातं अपि निःसृतातया कर्ष्यं आयाच् चन्तुः अवृतस्य दिति विश्वक् अन्याः उरक्रमके (जुडुर्मुडुः मरचेनिनित्तच्) भवन्ति ॥

कर्त satam, a hundred.

T cha, and.

en ekâ, one (the Sushumnâ).

▼ cha, and.

इदयस्य hridayasya, of the heart.

नाहरः nâdyah, vessels, nerve-cords, arteries.

वाचां tâsâm, of them (one, namely the Sushumnâ.)

मुर्घातम् murdhanam, to the head, ( piercing through the brain).

अभिनिःसृता abhinihsrita, coming out towards.

एका ekâ, one (the Sushumnâ.)

तवा tayâ, by that (nâdî the Sushumnâ)

- जर्भ ûrdhvam, up wards.

खायन âyan, going.

श्चष्टुतस्वम् amritatvam, immortality (relative immortality till one world-period.)

पति eti, obtains.

विश्वक् vishvang, diverse, जन्याः anyah the others.

चरक्रमचे utkramane, at the time of going-away. or rebirth.

भवन्त bhavanti, become. (carry the soul.)

There are a hundred and one arteries of the heart and of them pierces through the head. By that one going upwa he obtains deathlessness. The other (arteries) become (means of carrying the soul) to diverse (lokals of death) the time of going away.

MANTRA. 17.

अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा

सदा जनानां इदये सिक्तविष्टः।

तं स्वाच्छरीरात्मवृहेन्

मुञ्जादिवेषीकां धैरर्येण।

तं विद्याच्छुक्रममृतं तं विद्याच्छुक्रममृतमिति ॥ १९ ॥

अन्वयः — अन्तरास्मा पुरुषः जनानां हृद्ये अङ्गुष्टमान्नः सदा सङ्गिविष्टः । पुरुजात् इषीकां इव स्वात् ग्रारीरात् पैथेल प्रगृहेत् (विवेकी) तं गुक्तं अष्टतं वदात्॥

अङ्ग्रहमात्रः amgushthamâtrah, of the size of a thumb.

yeu: purushah, Purusha.

अन्तरात्ना antarâtmâ, inner âtma.

चदा sadâ, always.

नानाम jananâm, of beings, of creatures.

इदये hridaye, in the heart.

न्नविष्: sannivistah, seated.

त tam, that.

स्वात् svât, from self (from his own.)

रीरात् sarirât, from body.

महदेत prayrihet, (निष्क्षपत ) should draw out, thresh can.

ाइजार munjât, covering, sheath. M. a kind of weed.

द्व iva, like.

स्पीकां ishîkâm, inner pith, stock. M. a kind of straw.

चैचेंच dhairyena, with patience.

tam, that.

बदमात् vidyât, should know.

शुक्रन sukram, (श्रोकादिदेश्वविजेतं) M. brilliant, germ, seed,

mहत्व amritam, free from sorrow immortal. Eternally

The Purusha of the size of a thumb, the inner Atma of all beings, is always scated in the heart; one should extract that from his body, like the stem from its sheath (or as the wheat is separated from the chaff), with patience That should be known as the undying seed: that should be known as the undying seed.

MANTRA, 18.

मृत्युप्रोक्तासविकेता । एकण्वा विद्यामेतां येगगविधिज्च कृत्स्नम् । ब्रह्मप्राप्तः विरजेग अभूद्विमृत्यु रन्या । एवं यो विद्ष्यात्ममेव ॥ १८ ॥

चन्वयः — अय नाविकेतः मृत्युमीकां स्तां विद्यां कृत्स्नं येगिविधिव सत्त्व ब्रह्म प्राप्तः विरज्ञः विम्रुत्युः अभूत् यः अन्यः अपि अभ्यात्नं वर्वे वित् सः ब्रम्नमः विरज्ञः विम्रुत्युः भवति ॥

मृत्यु ) mrityu, Yama, मोक्ताच ∫ proktâm, spoken.

नविक्रेतः Nachiketah, Nachiketas.

we atha, then.

कारवा labdhvâ, having obtained.

विद्यां vidyâm, the knowledge.

vai etam, this.

बेग्गविषि Yogavidhim, Yoga-practice.

cha, and.

कृश्यम् kritsnam, all.

aunu: Brahma-prâtah, having attained Brahma.

विरवः virajah, M. विश्वायः ॥ free from activity (rajas), or sin.

अभूत abhût, became.

विष्युः vimrityuh, beyond death.

क्रम्यः anyah, another.

आदि api, also.

रवं evam, thus.

q: yah, who.

विद vid, knew.

जञ्चलम् adnyâtmam, the doctrine of Spirit

eva, even.

Nachiketas having then obtained all this knowledge and practice imparted by Yama attained Brahma, became free rom rajas and beyond death; another who thus knows the Spirit certainly becomes so.

-----:ः----ॐ ग्रान्तिः ग्रान्तिः । इरि ॐ ।

PEACE BE TO ALL.

Printed at the "Allahabad Press," Allahabad.



MANTRA वैश्वानरः प्रविशत्यतिथिव्रास्तिगा शतञ्चेका च हृदयस्य शत' युषः पुत्रपात्रान् वृशीव्यः शान्तसङ्करूपः सुमना यथाः .... श्रवणायापि बहु भियी न लभ्यः श्रेयरच प्रेयरच.मनुष्यमेतस्ता ... प्वा भावा मर्स्यस्य यदन्तकैतत् स त्वमग्निथं स्वर्ग्यमध्येषि मृत्या स त्वं वियान् चियक्तपार्थ्यकः सठवे वेदा यत्पद्मामननित सहे। वाव पितरं तत कस्मै सूर्यो यथा सर्वलासस्य चसुर्न लिप्यते स्वर्गे लोके न भय किञ्चनास्ति स्वप्रान्तं जागरितान्तज्वाभा ... हथंसः शुचिषद्वसुरन्तरिक्षसद्वीता हन्त त इदम्प्रबद्द्यामि गुर्ह्याः ... इन्ता चेन्नन्यते इन्तु इतश्चे

| ( * )                                  |          |       |
|----------------------------------------|----------|-------|
| MANTRA.                                |          | PAGE. |
| तन्दुर्दर्शङ्गूढमनुप्रविष्टं           | · '      | 87    |
| तमब्रवीत्प्रीयमाको महात्मा             |          | 31    |
| तछह कुमारछ सन्तं                       | •••      | 3     |
| तां ये।गमिति मन्यन्ते                  |          | 182   |
| तिस्त्रोरात्रीर्यद्वात्सीगृहे मे       |          | . 16  |
| त्रियाचिकेतस्त्रयमेतद्विदित्वा         |          | 37    |
| त्रिणाचिकेतस्त्रिभिरेत्य सन्धि         |          | 3.3   |
| दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या         | ٠.,      | 81    |
| देवैरत्रापि विचिकित्सितं किल           |          | 46    |
| देवैरत्रापि विचिकित्सितं पुरा          |          | 44    |
| न जायते स्त्रियते वा विपश्चिकायं       |          | , 96  |
| न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकके      | मा       | . 868 |
| न नरेगावरेग प्रोक्त एव सुविद्येया      |          | 18    |
| न प्राणीन नापानेन मत्यो                |          | 157   |
| न वित्तेन तर्पश्रीया मनुष्या           |          | 56    |
| म सन्दर्शे तिष्टति क्रपमस्य न          |          | 80    |
| न साम्प्ररायः प्रतिभाति बालम्प्रम      | ाद्यन्तं | 84    |
| नाचिकेतमुपास्यानं मृत्युप्रीक्तॐ       |          | 129   |
| नायमात्मा प्रवचनेन सभ्यो               |          | 10:   |
| नाविरता दुश्वरिताकाशान्ता              |          | . 10  |
| निक्रीर प्रतित्यामाङ्ग्रेतनप्रचेतना ना | मेका     | . 160 |

| MANTRA.                                       |     | PAGI |
|-----------------------------------------------|-----|------|
| ब्रासीना दूरं ब्रजति शयाने                    |     | 10   |
| हिन्द्रयाचाम्पृथमावमुद्ग्रास्तमयै।            |     | 17   |
| इन्द्रियाचि ह्यानाहुविषया "स्तेषु             |     | 11   |
| इन्द्रियेभ्यः परा ऋर्या स्त्रर्थेभ्यश्व       |     | • 11 |
| इन्द्रियेभ्यः परं मना मनसः                    |     | 17   |
| इह चेदशकद्बाद्धुम्प्राक् शरीरस्य              |     | 17   |
| उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य                      |     | 15   |
| क्रध्वेम्प्राग्रमुक्तयत्यपानं प्रत्यगस्यति    |     | 1    |
| कर्ध्वमूली अवाक्षाख एषे। प्रवत्यः             |     | 1    |
| ऋतं पिबन्ता सुकृतस्य लाके                     |     | 1    |
| एका वशी सर्वभूतान्तरात्मा                     | . • | 1    |
| एतच्छुत्वा सम्परिगृद्धा मर्त्यः प्रवृद्धा     |     |      |
| एततुर्यं यदि मन्यते वरं                       |     | • .  |
| एतद्ध्येवाक्षरम्ब्रस्य एतदेवाक्षरम्यरम        |     |      |
| इतदालम्बन्छं, श्रेष्टमेतदालाम्बनम्य           | रम् |      |
| एव तेऽग्निनंचिकेतः स्वर्ग्योयमवृत्तीया        |     | **   |
| एष सर्व्वेषु भूतेषु गूढ़े।त्मा                |     | :    |
| ॥ 👺 ॥ उशन् ह वै वाजन्नवसः                     | ٠.  |      |
| कामस्याप्तिन्जगतः प्रतिष्ठां                  |     |      |
| जानाम्यहुर्थं शैवधिरित्यनित्यं                |     |      |
| .तदेतदिति मन्यन्तेऽनिर्देग्य <sup>—गरसं</sup> |     |      |

### Index of Mantras.

| MANTRA                                            | PAGE.         |
|---------------------------------------------------|---------------|
| र्क्षाग्रेयेथेका भुवनं प्रविष्ठा रूपं             | 161           |
| <b>ञ्रङ्गुष्ठमात्रः पुरुषे।</b> ऽन्तरात्मा        | . 189         |
| भ्रङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोज्योतिरिवाधनकः             | 147           |
| <b>प्रकृ</b> तृष्ठमात्रः पुरुषे। मध्य             | 146           |
| ष्ठजीर्यताममृतानामुपेत्य जीर्यन्मर्त्यः           | . 59          |
| श्रक्षेरिकाचान्महता महीयान्                       | 98            |
| अनुपश्य यथा पूट <b>बें</b>                        | 10            |
| श्रन्यच्छ्रेयाऽन्यदुतैव प्रेयस्ते                 | 65            |
| अन्य त्रधम्मीद्न्य त्राधमीद्न्य त्रास्मात्कृताकृत | 1 <b>स</b> 9i |
| ं प्ररायो निहिता जातवेदा गर्भ इव                  | . 141         |
| श्रविद्यायामन्तरे वर्त्तमामाः                     | 73            |
| अव्यक्तात् परः पुरुषा                             | 173           |
| अशब्दनस्पर्शनस्प्ययं                              | . 126         |
| भ्रशरीरछं शरीरेष्व                                | 107           |
| अस्तीत्येवापलब्धव्यस्तत्त्वभावेन                  | 184           |
| अस्यविस्रं समामस्य शरीरस्यस्य                     | 56            |
| म्नारमान्धं रिचनं विद्वि                          | 110           |
| भागाप्रतीचे सङ्गतथं सूनृताञ्                      | 14            |
| **                                                |               |

# INDEX OF WORDS.

|     | English meaning.   |     | PAGE          | ١. |
|-----|--------------------|-----|---------------|----|
|     | Free from desire   | ••• | 99            | 9  |
|     | Without smell      |     | 120           | 6  |
| ••• | Agni               | '   | 41, 29, 25 27 | 7, |
|     | Fire , ,           |     | 161, 142, 88  |    |
|     | The fire burns     | ••• | 17            | 3  |
| ••• | By sharp           | ••• | 12            | 1  |
| ••• | Unborn             | ••• | 9             | 7  |
|     | Was born           | ••• | 13            | 9  |
| ••• | Of the unborn      | ••• | 15            | 1  |
| ••• | Of not-decaying    | ••• | 6             | 0  |
| ••• | Than an atom       | ••• | 9             | 9  |
|     | More subtle        | ••• | 80, 9         | 9  |
| ••• | Subtle             | ••• | 9             | 0  |
| ••• | Atomic             | ••• | 4             | 5  |
| ••• | In a prolonged     | ••• | 6             | 2  |
| ••• | Guest              | ••• | 13, 17, 15    | 3  |
| ••• | Extreme            | ••• | 3             | 7  |
|     | Thou hast rejected | ••• | 70, 8         | 7  |
| ••• | Surpasses          | ••• | 14            | 4  |
| ••• | Here               | ••• | 44, 47, 18    | 6  |
| ••• | Then               | ••• | 186, 18       |    |
| ••• | End                | ••• | 6             | 37 |
| •1• | The objects        | ••• | 11            |    |
| ••• | Than the objects   | ••• | 11            |    |
| ••• | From the waters .  | ••• | 18            |    |
| ••• | The Aditi,         | ••• | ,             | 40 |
| ••• | To day             | ••• | •••           | 18 |
| ••• | .When we have seen | ••• | 8             | 58 |

## 14 (5.2%) ·

| Words.             |          | English meaning.       |       | P     | A(  |
|--------------------|----------|------------------------|-------|-------|-----|
| अद्विकाः           | •••      | Mountain-born rivers   | •••   | •••   | 1   |
| क्रमात्            |          | Than vice              | •••   | •••   |     |
| श्रविगण्डति        | •••      | Goes over              | •••   | •••   | 1   |
| श्रापालन           |          | The doctrine of spirit | •••   | •••   | 1   |
| अपूर्णाः           |          | Smoke-less 4           | •••   | •••   | 1   |
| व्यवधासमस्         |          | Instruction            | •••   | ×     | 1   |
| प्राच्यात्म-ये। ग  |          |                        |       |       |     |
|                    |          | n Adhyatma-Yoga by me  | ans   |       | *   |
| of med             | litation | on the self            | •••   | •••   |     |
| #धीप               |          | Thou rememberest       | •••   | •••   |     |
| अप्रवेषु           | •••      | In the unstable        | •••   | • • • | !   |
| श्रपुर्वः          | ***      | By the nonpermanent    | •••   |       |     |
| श्राप्तनः          | •••      | Of the road or journey | • • • | •••   |     |
| ञानन्तं            | •••      | Without end or effect  | •••   | •••   |     |
| अनस-स्रोका         | য়ি      | The means for the at   | tain- |       |     |
| ment               | of the   | un-ending world        | •••   | •••   |     |
| <b>श्र</b> नस्थ    | •••      | The endless            | •••   |       |     |
| अनम्               | •••      | Joyless,               | •••   | • • • |     |
| व्यवस्य — मो       | स्रो     | Not another taught     |       |       |     |
| श्रम प्रस्थेषु     | •••      | In not permanent       | •••   | •••   |     |
| क्षन रतन्          |          | Without eating food    | •••   | •••   | 16  |
| श्चनादि            |          | Without beginning      | •••   | •••   |     |
| श्रामिद्देश्यं     | ••       | Undefinable            | •••   |       |     |
| छ निरयं            |          | . Transient.           | •••   | •••   |     |
| व्यतिस्वार्ग       |          | Among the transient    | •••   | ***   |     |
| ऋनिस्यैः           |          | By the not eternal     | •••   |       |     |
| भागु               | •••      | After                  | * *** |       | 11, |
| क्षतुपस्य ति       |          | Sees                   | ,     | •••   |     |
| <b>प्रशुपा</b> सनि | T        | See                    | . •/  | •••   |     |

|                     |      | ( <b>3</b> )           |         |        |      |
|---------------------|------|------------------------|---------|--------|------|
| Words.              | ,    | English meaning.       |         | ,<br>P | AGE. |
| बहुमविषुः           |      | Has entered            | •••     |        | 64   |
| श्रदु-माति          |      | Shine                  |         |        | 169  |
| ब्रह्यन्ति          | ,    | Go after               |         |        | 132  |
| बनुविष्टः           | ′    | Taught                 |         | •••    | 43   |
| গ্ৰন্থ বি           |      | Approaches it          |         |        | 151  |
| <b>अमेकस्याम्</b>   |      | Of many colours        | •••     |        | 33   |
| ম্ব <b>ণ্ড</b>      |      | O Death                | •••     |        | 56 1 |
| श्रमरात्ना          |      | Inner Atmâ             |         | ***    | 189  |
| जन्तरात्मन्         |      | The Inner Self         |         |        | 131  |
| <b>जन्तरिषश्</b> त् |      | Dwelling in the firman | nent    |        | 153  |
| ज्ञम्त रे           |      | Midst                  | ••••    |        | 73   |
| जन्तिकात्           |      | Near                   |         |        | 137  |
| <b>जन्याः</b>       |      | Blind men              |         |        | 74   |
| ज्ञम्येन            | •••  | By the blind           |         |        | 74   |
| प्रन्यं             |      | Other                  |         | •••    | 45   |
| जन्यः               | •••  | Another                | • • • • |        | 191  |
| जन्यत्              |      | Other                  |         |        | 65   |
| जन्यत्वाचीः         | •••  | Thou didst ask the oth | er      | •••    | 70   |
| प्रस्यक्ष           | · '  | Any where else         |         | •••    | 184  |
| प्रस्तान क्षाप      | र्भस | Other than non-dharm   | ıa      |        | 91   |
| अन्य प्रश्न स्मा    | -    | Other than this        |         |        | 91   |
| भन्यत्र धर्मा       | त    | Other than Dharma      |         |        | 8 f  |
| अन्यत्र भुता        | -    | Other than the Past    |         |        | 91   |
| प्रत्ये             | `    | Some                   |         |        | 159  |
| <b>य</b> न्यो न     | •••  | By another             | ***     |        | 82   |
| व्यवदे              |      | Others                 | •••     | •••    | 12   |
| क्षपानं             | •••  | The Apana-vayu         |         |        | 155  |
| प्राप               | ···  | Also                   |         | •••    | 191  |
| अविदेशे             |      | Even the body          | ·       | •      | 97   |
|                     |      | Apr 1 1 44 VAPO        |         |        |      |

|                                  | (14)                    | * 9 .       |       |             |
|----------------------------------|-------------------------|-------------|-------|-------------|
| Words.                           | English meaning.        |             | PA    | GE          |
| कांग्रवाद                        | He obtains              | •••         | •••   | 108         |
| श्रामणः                          | Not heed-less           | •••         |       | 188         |
| व्यक्तिः                         | Are fixed that          | •••         |       | 144         |
| भाष्याः                          | Water-born              | •••         | •••   | 154         |
| भावपीठ · · ·                     | bias (eH)               | •••         | •••   | 3:          |
| धानयं                            | Fearless                | ***         | • • • | 11(         |
| श्रभवस्य                         | Of no fear              | •••         | •••   | 8(          |
| श्रीभनिः सुता                    | Coming out towards      | •••         | •••   | 188         |
| श्वभिषदेत                        | Greet                   | •••         | •••   | 1{          |
| अभूत्                            | Became                  | •••         | •••   | <b>1</b> 9: |
| च्चभि-कृषः                       | Is revealed             | •••         | •••   | 18          |
| श्वभि-ध्यायष्ट्र                 | Meditating, thinking of | ve <b>r</b> | 61    | ; 7(        |
| धामनस्कः                         | Unmindful               | •••         | ••    | 11.         |
| মাধুস                            | There                   | •••         | •••   | 14          |
| श्चमृतम्                         | Immortal                | •••         | 161,  |             |
| श्चासृतत्वं                      | Immortality             | 26,131,1    |       |             |
| खबुतः                            | Immortal                | •••         | •••   | 18          |
| ख्रष्टताः                        | Immortals               | •••         | 172,  |             |
| श्राप्तानां                      | Of the immortals        | •••         | •••   | 61          |
| श्चर्य                           | Tnis                    | •••         | •••   | 9           |
| छ्युक्तेन                        | Unjoined, without conce | entration   | •••   | 11          |
| श्चरसं                           | Without taste           | •••         | •••   | 12          |
| खरश्योः …                        | Between the Aranis or " | firesticks  | >)    | 14          |
| स्वरं                            | Imperishable            |             | •••   | 9           |
| ऋदर्ष                            | Without form            | •••         | •••   | 12          |
| श्चित्रः स्वय                    | Without marks also      | •••         | •••   | 17          |
| स्राणकारणा<br>स्रकोलुयम्स Orस्रो |                         | •••         | •••   | 7           |
| श्रास्त्रम्                      | Short                   | ***         | ***   | 5           |
| कारन ए<br>कार्य नेयया            | Of small understanding  | •••         | •••   | 1           |

| Whose thoughts are never crooked Remain aloof By an inferior Unmanageable Eternal Whose branches grow dewnwards | 151<br>181<br>78<br>113<br>101<br>170<br>17<br>70 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Remain aloof By an inferior Unmanageable Eternal Whose branches grow dewnwards                                  | 78<br>113<br>101<br>170<br>17<br>70<br>71         |
| By an inferior Unmanageable Eternal Whose branches grow dewnwards                                               | 78<br>113<br>101<br>170<br>17<br>70<br>71         |
| Eternal Whose branches grow dewnwards                                                                           | 101<br>170<br>17<br>70<br>71                      |
| Whose branches grow dewnwards                                                                                   | 170<br>17<br>70<br>71                             |
| Whose branches grow dewnwards                                                                                   | 170<br>17<br>70<br>71                             |
| Thou hook donals                                                                                                | 70<br>71                                          |
| THOU HASE GWEID                                                                                                 | 71                                                |
| Didst accept                                                                                                    |                                                   |
| Ignorance                                                                                                       |                                                   |
| <b>-</b> •                                                                                                      | 73                                                |
| Ceased to be attached                                                                                           | 104                                               |
| Without wisdom 113, 1                                                                                           | 115                                               |
| Thou didst ask or choose                                                                                        | 41                                                |
| Without decay ]                                                                                                 | 26.                                               |
| - ·                                                                                                             | 120                                               |
| Than the Avyakta ]                                                                                              | 20                                                |
|                                                                                                                 | 79                                                |
| Is able ]                                                                                                       | 74                                                |
| Hunger and thirst                                                                                               | 23                                                |
| *****                                                                                                           | 26                                                |
| D 10                                                                                                            | 01                                                |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                             | .04                                               |
| **                                                                                                              | 05                                                |
| <u>.</u>                                                                                                        | 115                                               |
|                                                                                                                 | 70                                                |
| Horses                                                                                                          | 49                                                |
| **                                                                                                              | 05                                                |
|                                                                                                                 | 43                                                |
| Ia 1                                                                                                            |                                                   |

| Words.                     | ENGLISH MEANING      | 3,           | PAGE.        |
|----------------------------|----------------------|--------------|--------------|
| चित्र दृति                 | "He is"              | 4.0          | 184          |
|                            | "Is" say one         | ·            | 42           |
| भ्रास्ति प्रति रवे         | HAVE Of one who ha   | as understoo | i            |
| 'It as " He                |                      | •••          | 185          |
| •                          | Tet be               | •••          | 17           |
| अस्तु                      | Without touch        | ***          | 126          |
| श्वरवर्षे<br>श्रद्धति      | Throws, sends        | •••          | [55          |
| भ्रास्कृति<br>अर्डुति      | Is able              | •••          | 101          |
| अक्षत<br>स्रावदं           | Imperishable         | •••          | 109          |
| क्रावर ···<br>क्रावावते    | Springs up           |              | 12           |
| ******                     | Of the self          | •••          | 100          |
| श्वास्तरः<br>श्वास्तर्गे   | The Self             | •••          | 111          |
| श्रास्तानं<br>ब्रास्तानि   | In the Atman         |              | 123, 175     |
| कारनान<br>क्यास्त्रीन महति | In Mahat Atmâ        |              | 123          |
| भ्रास्त्रश्य               | Seated-in-the-self   |              | 165          |
|                            | The self             | 99,108       | 3,121,150,15 |
| भ्रात्सा<br>भ्रात्सामं     | The self             |              | 102, 137     |
|                            | The great Self       | •••          | 119          |
| धाला नहान्                 | Sayest               | ••• '        | 41           |
| P573                       | Of him who accepts,  | who clings   | 61           |
| क्राइदानस्य<br>क्राइप्रे   | In the mirror        | •••          | 17           |
|                            | Infinite rewards     | •••          | 19           |
| 4                          | Hast obtained        |              | 8            |
| श्चापः<br>श्चापदावे ··     | Falls                | •••          | ]            |
| ज्ञापदाव · ·               | . To be obtained, to | be destroy   | ed,          |
| •                          | On an man he ob      | tained       | ***          |
| ••                         | E-Ifiment.           |              | 28,          |
|                            | Obtains              | ***          | 115, 117,    |
| व्यामीवि .                 | Having reached       | •••          | ***          |
| <b>2742</b> .              | " Truing             |              | *            |

| English meaning.    |       | P   | AGE.          |
|---------------------|-------|-----|---------------|
| By these            |       |     | 54            |
| Uniformly declare   | •••   |     | 92            |
| A bode              |       | ••• | 49            |
| Going               | •••   | ••• | 188           |
| The son of Aruna or | Arunâ |     | •             |
| ,                   |       | ••• | 21            |
| Support             | •••   | ••• | 95            |
| Entered             | •••   | ••• | 4             |
| Averted-gaze        |       | ••• | 131           |
| Hopes               | •••   |     | 15            |
| Wonderful           |       | 7   | 7, 78         |
| Was                 | •••   | ••• | 2             |
| Poured              |       |     | 150           |
| Sitting             | •••   |     | 156           |
| Sitting still       |       |     | 100           |
| They say            | ***   | ••• | 182           |
| Desires             | •••   | ••• | 94            |
| Desires             | •••   | ••• | 142           |
| Desiring            | •••   | ••• | 92            |
| Thou wishest        | •••   | ••• | 50            |
| By the other        | •••   |     | 157           |
| Thus                | •••   | ••• | 112           |
| This                | •••   | ••• | <b>33</b> , 1 |
| Of the senses       | •••   | ••• | 177           |
| The senses          | •••   | 11  | 3, 114        |
| Like                | •••   | ••• | 189           |
| Hare                | •••   |     | 187           |
| Inner pith          |       | ••• | 189           |
| Bricks              |       | ••• | 30            |
| A                   |       |     |               |

| Words.             |         | English meaning.           |        | P       | AG: |
|--------------------|---------|----------------------------|--------|---------|-----|
| इन्टापूर्त         | •••,    | Public charities and secon | lar    |         |     |
| libera             | lity    |                            | ••     | •••     | 1   |
| <b>क्षा</b> नानां  |         | Of the sacrificers .       | ••     | •••     | 10  |
| र्वजाः             | 、       | Praised .                  | ••     | •••     | 1   |
| र्देशम             | •••     | Venerable .                | ••     | •••     | 3   |
| <b>बेहुयाः</b>     | •••     | Like these .               | ••     | ***     | 5   |
| <b>ब्रै</b> ग्रामं |         | Lord .                     | ••     | 137,    | 14  |
| वैधानः भूर         | मध्यस्य | Lord of the Past and the l | Future | ••• .   | 14  |
| देशियवि            | •••     | Thou wilt rule .           | ••     |         | 5   |
| 4                  |         | Verily .                   | ••     | 27, 67, | 14  |
| वक्त्वा            | •••     | Having repeated .          | ••     | •••     | 12  |
| र च्यते            |         | Is said .                  | ••     | 161,    | 17  |
| व्य                |         | Also .                     | ••     | •••     | 6   |
| चरमानचे            | •••     | At the time of going-away  |        | •••     | 18  |
| <b>क</b> रितच्यत   | •••     | Arise .                    | ••     | •••     | 12  |
| <b>चदकं</b>        | •••     | Water .                    | ••     | 13,     |     |
| क्टब-प्रस्त        | मयी     | Rising and selling .       | ••     | •••     | 17  |
| <b>चदे</b> ति      | •••     | Arises .                   | •••    | •••     | 14  |
| <b>७इ</b> यति      | •••     | Sends up .                 | ••     | ***     | 15  |
| स्पन स्था          | :       | Is to be found             | •••    | •••     | 18  |
| <b>उपस</b> भ्वते   | •••     | Is to be found             | •••    | •••     | 18  |
| <b>उप</b> रेग रकी: |         | Press                      | •••    | •••     | 4   |
| . एव देवंनं        | •••     | Over-sprinkling            | •••    | •••     | 10  |
| चुंचा स्थानं       |         | The story                  | •••    | •••     | 19  |
| डपा बढी            | •••     | Repose                     | •••    | •••     | 1   |
| <b>उ</b> षेश्य     | ***     | Having reached             |        | •••     | 6   |
| चदाववे             | •••     | Worship                    | •••    | ***     | 15  |
| , <b>5</b> 4       | 1       | Both                       | •••    | 2       |     |
| ग्रूणी             | •••     | Both                       |        | 98      | , H |

| English meaning.                 | •         | P    | GE.  |
|----------------------------------|-----------|------|------|
| The spacious way                 | •••       | •••  | 46   |
| He said                          | •••       | 7    | , 30 |
| Wishing                          | •••       | •••  | 2    |
| Up                               | •••       | 155, | 188  |
| Whose roots grow upwar           | ds        | ***  | 170  |
| Truth                            | •••       | 107, | 154  |
| Truth-born                       | •••       | •••  | 154  |
| Dwelling in Truth                |           | •••  | 154  |
| one form                         | •••       | •••  | 165  |
| The One                          | ٠         | 164, | 166  |
| So, one is the Inne              | er Self o | f    |      |
| all crertures                    | ***       | •••  | 164  |
| One                              |           | •••  | 188  |
| Eleven-gated                     | •••       | •••  | 151  |
| Trembles                         |           | •••  | 172  |
| Promiscuously surround           | •••       | "    | 68   |
| This                             | •••       | 70,  | 190  |
| So much                          |           | •••  | 187  |
| Goes to                          |           | 37,  | 188  |
| These                            | •••       | •••  | 71   |
| Having obtained                  | •••       |      | 35   |
| Be                               |           | •••  | 51   |
| I go                             |           | •••  | 9    |
| This                             |           | ***  | 103  |
| Saw, sees                        | •••       | •••  | 181  |
| It is either the sound or        | the thin  | g    | -    |
| signified by it M. Om I swear or |           |      | *    |
| promise to tell this to thee     |           | •    | 93   |
|                                  |           |      |      |

| Words.         |        | English meaning.                        |          | PAGE                        |
|----------------|--------|-----------------------------------------|----------|-----------------------------|
| कीवास वि       |        | The son of Uddalaka; or l               | ka 21    |                             |
| सङ्गुच गात्रः  |        | (Of the) measure of the t               | 147, 189 |                             |
| श्रंप्रय-नार   |        |                                         |          | nb 147                      |
| ₩:             |        | Who                                     | •••      | 100, 106                    |
| क्षर्य         |        | How                                     | •••      | 184                         |
| 445            |        | In what way                             | •••      | 168                         |
| क्षंचर         |        | To be done                              | •••      | 9                           |
| करिव्यति       | •••    | He will do                              | •••      | 10                          |
| करोति          | •••    | Does                                    | •••      | 165                         |
| क्षरीचि        | •••    | I make                                  | •••      | 52                          |
| कस्पते         | •••    | Obtains                                 |          | 129                         |
| क्षयः          | •••    | The sages                               | •••      | 125                         |
| -              | •••    | Any one                                 | •••      | 144, 157, 161               |
| कवित्          |        | Whatsoever                              | •••      | <b>4</b> 8, 96, 131         |
| इसी            | •••    | To whom                                 | •••      | 7                           |
| कानं कानं      | i      | One desired object after a              | nother   | 160                         |
| कानभाव         | ₹      | Enjoyer                                 | •••      | 52                          |
| कामस           | •••    | Of desire                               | •••      | 86                          |
| क्षानाः        |        | Objects of desire                       | •••      | <b>53</b> , <b>72</b> , 186 |
| सामान्         |        | Desires                                 | •••      | <b>53</b> , 70, 132         |
| काचानां        | •••    | Of desires                              | •••      | 51                          |
| काश्वा         |        | The end, the limit                      | •••      | 120                         |
| विष            | •••    | What                                    | •••      | 9                           |
| बिष् उ         |        | Does it verily, or indeed               | •••      | 168                         |
| , विं.प        | •••    | So-ever                                 | •••      | 175                         |
| बिंचन          | •••    | Not the least, any                      |          | 23, 146                     |
| विविष          | •••    | Anything                                |          | 120                         |
| बिस            | •••    | Verily .                                |          | 4                           |
| <b>Example</b> | रेबिषा | What here remains                       |          | 135, 15                     |
| r .            | 3 /    | 7 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - |          | •                           |

# ( 11 )

| Enguish meaning.         |         | :       | Page.   |
|--------------------------|---------|---------|---------|
| How this fire            |         | •••     | 169     |
| From any where           |         | •••     | 96      |
| <b>A</b> boy             |         | •••     | 4       |
| They do                  | •••     | •••     | .13     |
| Able, competent          | •••     | •••     | 78      |
| Taught properly          |         | •••     | 78      |
| Effect and cause         | • • • • |         | 91      |
| All                      | •••     | •••     | 191     |
| Of good deeds            | •••     |         | 86      |
| A denizen of the lower s | phere   |         | 60      |
| The openings, the senses | •••     | •••     | 130     |
| Smell                    | •••     | •••     | 134     |
| Womb -                   | •••     | •••     | 141     |
| Goes                     | • • • • | 5, 14   | 3, 146  |
| Going, the path          | •••     | 7       | 9, 121  |
| By the pregnant women    | •••     |         | 142     |
| Abyss-seated             |         | •••     | 88      |
| In the cavrity           | •••     | •••     | 28, 98  |
| $\mathbf{D}$ o           |         | 107, 13 | 9, 140  |
| Hidden in the cave       |         | •••     | 88      |
| To be hidden, a mystery  | •••     | 12      | 29, 158 |
| Occult, secret           | •••     | •••     | 64      |
| Hidden.                  | •••     | •••     | 121     |
| Who has entered into the | e dark  |         | 88      |
| Take, accept             | •••     | ·       | 33      |
| In the houses            | •••     | •••     | 13      |
| In the house             | •••     | •••     | 16, 17  |
| The roads                | .3      | •••     | 112     |
| Cow-born                 | •••     | •••     | 154     |

|           |      | ( 12 )                     |       |          |      |
|-----------|------|----------------------------|-------|----------|------|
| Words     | ,    | English meaning.           |       | P        | ÁUE  |
| मीतप      | •••  | Gautam                     | ***   | 19, 150, | 15   |
| गुरुष यः  |      | Knots                      |       | • • •    | 18   |
| च चमवीः   | 7    | And of both                | ·     | •••      | 18   |
| AE:       | •••  | The eye                    | •••   | •••      | 16   |
| चमुतारकं  |      | The moon and stars         | •••   | •••      | 16   |
| च यत्     |      | And what                   | •••   | •••      | 171  |
| चरन्ति    | •••  | Perform                    | •••   | •••      | 91   |
| चायुपैः   |      | By the Ocular              | . 4.  | ***      | 161  |
| चितः      |      | Has been laid              | •••   | •••      | 84   |
| विक्रवमा  | T:   | Thought upon               | •••   | •••      | 75   |
| विरबीवि   | काम् | Means of long-living       | •••   | •••      | 51   |
| ' चेत्    | •••  | If                         | •••   | 58, 98,  | 17   |
| चेत्रगः   |      | The thinker, the conscious | •••   | •••      | 16   |
| चेतनानाच् |      | Among those who think      | •••   | •••      | 160  |
| द्यावातपी | •••  | Shadow and light           | ***   | 108,     |      |
| वगत्      |      | World                      | •••   | •••      | 17:  |
| व्यतः     |      | Of the world               | •••   | •••      | 8(   |
| श्रमपृषाः |      | Eaten hay                  | •••   | •••      | ð    |
| श्रमामाम् |      | Of beings                  | •••   | •••      | 189  |
| सनावः     |      | People                     | •••   | •••      | 41   |
| बन्दोः    |      | Of the creature            | •••   | •••      | 91   |
| कम चुरपू  | •••  | Birth and death            | •••   | •••      | 35   |
| बरवन्ति   | •••  | (They) cause decay         | •••   | •••      | 56   |
| सरपा      | •••  | . By decay                 | ··· . | •••      | 23   |
| बदावि     |      | Leaves behind              | •••   | •••      | 81   |
| ज्ञागति   |      | Is awake                   | •••   | •••      | 16   |
| बागरिता   | न्तं | Waking-end                 |       | * ***    | 13   |
| वाषुवद्   | ¥    | By the waking              | ••••  |          | 14   |
| वाप्रव    | •••  | Awake                      | •••   | , •••    | , Il |
|           |      |                            |       |          |      |

# ( 18 )

| English meaning             | G.    | Page.        |  |  |  |
|-----------------------------|-------|--------------|--|--|--|
| Born                        |       |              |  |  |  |
| The Fire                    |       | 138 4        |  |  |  |
| I know                      |       | 84           |  |  |  |
| Is born                     |       | 96, 116      |  |  |  |
| The Jîva                    |       | 137          |  |  |  |
| Live                        |       | 50           |  |  |  |
| Lives                       |       | 157          |  |  |  |
| They live                   |       | 157          |  |  |  |
| ${f L}$ ife                 |       | 56           |  |  |  |
| Living                      |       | 62           |  |  |  |
| We shall live               |       | 58           |  |  |  |
| Decaying                    |       | 60           |  |  |  |
| Light                       | •••   | 148          |  |  |  |
| Is known                    | •••   | 72           |  |  |  |
| Knower                      | •••   | 78           |  |  |  |
| To know                     |       | 101          |  |  |  |
| Having known                |       | 94, 179      |  |  |  |
| The Buddhi                  |       | 123          |  |  |  |
| In the Buddhi               | •••   | 123          |  |  |  |
| That                        |       | 99, 100, 189 |  |  |  |
| The wise who                |       |              |  |  |  |
| rceive him within theirself | •••   | 167          |  |  |  |
| That                        | •••   | 84, 144      |  |  |  |
| O Father!                   | •••   | * 7          |  |  |  |
| Therefore                   | •••   | 84, 137      |  |  |  |
| When verily he shines       |       | 169          |  |  |  |
| By argument                 |       | 82           |  |  |  |
| That place or goal          | •••   | 144; 116     |  |  |  |
| That verily                 | ere A | 144          |  |  |  |

| Words.                             | English meaning.         |             | · P     | AGE.   |
|------------------------------------|--------------------------|-------------|---------|--------|
| ब्रह्मचावः प्रदीदति                | The true nature is rev   | ealed       | •••     | 185    |
| सरवनायः प्रवादाव<br>सवा गण्यवेशोके | In the Gandharva work    | ł           | ••••    | 176    |
| तवा विश्वतीके                      | World of the Fathers     |             | •••     | 176    |
| -                                  | He                       | •••         | •••     | 184    |
| तद्<br>इन्दर्                      | That indeed              |             | 144     | , 161  |
| बद्धाः                             | That is Brahma           |             |         | 171    |
| सह शक ःः<br>सम्⊤ा सम्बद्धेत आर्थि  | ते जालनि Should merge th | at in th    | e       |        |
| self which                         | is Peace or Quiet        |             | •••     | 123    |
| सदुविष्योः                         | Of that Vishnu           |             | •••     | 117    |
| तर्ज                               | body                     | ·           |         | 103    |
| स्पति                              | Eats                     |             | •••     | 178    |
| तपदः                               | From Tapas               | •••         | •••     | 138    |
| क्ष्यांचि                          | Penances                 | •••         | •••     | 9:     |
| तर्पचीयः                           | Made happy               |             | •••     | á      |
| तवा                                | By that                  |             | •••     | 18     |
| दरित                               | Over comes               | •••         | •••     | 3      |
| तस्त्रातु                          | Therefore                |             | ,       | ľ      |
| तस्य                               | Of him of Divine gra     | ice प्रसाद  | विवयस्य | 2, 10  |
| तस्तः                              | Three                    |             | •••     | 1      |
| त्वत्-प्रसृष्टं                    | By thee discharged       |             | •••     | 1      |
| स्रवाषां                           | Of the three             | •••         |         | 2      |
| वाद्रक स्व                         | Like that                |             |         | 15     |
|                                    | Of them                  |             |         | 18     |
|                                    | Like thee                |             | •••     | 48, i  |
| लाहुक् ⊷                           | Prioto                   |             | 1       | 47, li |
| तिष्ठवि                            |                          |             |         | 1      |
| विद्यमं                            | <u> </u>                 | •••         |         | 1      |
| तितीचेतां                          |                          |             |         | - 4    |
| किक्ष्मृत्                         | Three-duty done          | · · · · · · | ,,      |        |

| ( 15 )                    |           |             |
|---------------------------|-----------|-------------|
| English meaning           | J,        | Page.       |
| He who has perfomed       | thrice th |             |
| Nachiketas fire-sacrifice | •••       | 34, 38, 108 |
| With thet hree            | •••       | 34          |
| Crossing over             |           | 23          |
| Three                     |           | •17         |
| Verily                    | ,         | · 111       |
| Equal to                  |           | 48, 51      |
| Ple ased                  |           | 31          |
| Third                     |           | 43          |
| A third time              | •••       | 7           |
| Vigour .                  | •••       | 56          |
| By him                    |           | 103         |
| Their                     |           | 112         |
| They                      |           | 98          |
| Giving                    | • • • •   | 6           |
| I give                    | ••        | 7, 32       |
| Gave                      | .,        | 2           |
| Seeing, having seen       | •••       | 22          |
| Staggering to and fro     | <u>,</u>  | 73          |
| When the presents         | •         | 4           |
| Wilt thou give            | •••       | 7           |
| Day by day                |           | 142         |
| A second time             |           | 7           |
| By the second             |           | 26, 41      |
| Long                      |           | 62          |
| Given milk                |           | 5           |
| On the inaccessible       |           | 125, 148    |
| Difficult to be seen      |           | 87          |
| Difficult to pass over.   | 1         | 125         |

|                          |          | ( 16) )                |       |                                 |
|--------------------------|----------|------------------------|-------|---------------------------------|
| Words.                   |          | English meaning.       |       | Page,                           |
| हुरे।चवत्                |          | Dwelling in the jar    | •••   | 153                             |
| <u>अवस्तित्</u>          |          | From evil-conduct      | •••   | 104                             |
| Shizai:                  |          | Vicious horses         | •••   | 113                             |
| Ecd.                     |          | Wide apart             | •••   | 71, 100                         |
| हु:स्वर्ते<br>द्वारवर्ते | •••      | Is seen                | •••   | 121                             |
| हुन्हेंबा                |          | Having seen            |       | 87                              |
| रूप्प<br>रेवं            |          | God                    | •••   | <b>36, 88, 1</b> <sub>0</sub> 0 |
| द्व<br>देवतामधी          | •••      | With all dieties       |       | 140                             |
| हेबा:<br>टेबा:           |          | Gods                   |       | 156                             |
| देवाः वर्षे              |          | * All Devâs            |       | 143                             |
| हेवै:                    |          | By the Gods            |       | 44. 47                          |
| देश.<br>वेडाव            | •••      | From the (subtle) body |       | 156                             |
| वश्य<br>देशिनः           | •••      | Enbodied ones          |       | <b>156</b> , 159                |
| दायगः<br>द्वस्यैः        | •••      | Things                 | •••   | 85                              |
| द्वरूपः<br>चर्षः         | •••      | Nature                 |       | 45                              |
| यनः<br>वर्गात            | •••      | Than Dhanina           | *     | 91                              |
| भगात्<br>भगोत्           | •••      | All dharmas            |       | 149                             |
| . घगार<br>धर्म्यन        | •••      | Being                  |       | 90                              |
| ,                        | •••      | Of the senses          |       | 99                              |
| षाद्वः                   | ••• •    | Edge                   |       | 125                             |
| षारा                     | •••      | The wise               | 68, 8 | 37, 89, 102, 131 <sub>.</sub>   |
| <b>भी</b> रः             | •••      | Wise                   | •••   | 73, 133, 165                    |
| चीराः                    | •••      | With firmness of mind  |       | 87                              |
| भृ <b>रवा</b>            | •••      | The fixed              |       | 84, 127, 133                    |
| प्रुवं                   | •••      | To us                  | •••   | 64                              |
| णः                       | •••      | Does not go beyoud     |       | 161                             |
| म प्रात्येति             |          | Not by Apâna           |       | 157                             |
| नं अपान                  | न        | Neither this           |       | 98                              |
| न श्रंप                  |          |                        | 161   | 102                             |
| थ प्रवर्ष                | र्व स्वा | Not this salf          | •••   |                                 |

| ( 17 )                  |          |      |            |
|-------------------------|----------|------|------------|
| English Meaning         | i.       |      | Page.      |
| "And it is not"         | ****     |      | 43         |
| There is no             | •••      | •••  | 76         |
| Not of others           | •••      | 16   | 5, 167     |
| Not these lightenin     | gs revea | 1    | *          |
|                         | •••      | •••  | 169        |
| Not by eye              | •••      | 180  | , 183      |
| Not by Prana            | •••      | •••  | 157        |
| Does it not shine forth | •••      |      | 168        |
| salutation              | •••      |      | 17         |
| Venerable .             |          |      | 17         |
| Nor by understanding    |          | •••  | 102        |
| Man                     | •••      |      | 117        |
| By man                  |          | •••  | 78         |
| Not to be obtained      |          | •••  | 77         |
| Do not know             |          | •••  | 98         |
| Did not know            | •••      | •••  | 77         |
| He does not grieve      | •••      | •••  | 151        |
| Nor is killed           | •••      | •••  | 98         |
| Is not contaminated     | •••      | •••  | 164        |
| The Nachiketa fire      | •••      | •••  | 110        |
| Vessels                 | •••      | •••  | 188        |
| Many; difference        |          | 14   | 5,146      |
| Different objects       | ,        | 7.14 | 66         |
| Called                  |          | •••  | 2          |
| By name                 | •        | •••  | 32         |
| Gone forth              |          | •••  | 172        |
| Having understood       |          |      |            |
| Eternal                 | •••      |      | 127<br>126 |
| Eternal                 | •••      |      | 126        |
| 1 . 34 ** 34            | -        | u,   | 4 64 12    |

| Words.                                  | English Meaning.       |           | F      | AGE           |
|-----------------------------------------|------------------------|-----------|--------|---------------|
| निर्देश निरवानाच्                       | The Eternal among the  | Eternals  | •••    | 166           |
| नियोष                                   | Understand             | •••       | •••    | 27            |
| नियोषत                                  | Learn                  | •••       | •••    | 124           |
| विश्वितायः                              | Creating               | •••       | •••    | 160           |
| नियुष्टित् or तदि                       | नदेत Should merge      | •••       | •••    | 123           |
| निरिन्धियाः                             | Barren                 | •••       | •••    | 5             |
| निश्चिता                                | Sharpened              | •••       | •••    | 125           |
| विदितं                                  | Placed                 | •••       | •••    | 28            |
| <b>भिद्धिः</b>                          | Placed, hidden         | •••       | 99     | 9, 141        |
| नीवमानाः                                | Led                    |           | •••    | 74            |
| भोषभागाद्ध                              | Were being given to or | brought   | •••    | 4             |
| बुत्धनी है or बुत्व                     |                        | let be)   | •••    | 57            |
| वृद्ध                                   | Dwelling in men        | •••       |        | 15            |
| थेप्य<br>जोभूयाद                        | For us may be          | •••       |        | 88            |
| यंच                                     | mi . Eno               | •••       | •••    | 18            |
| षंशास्यः                                | The house holder       | •••       | •••    | 10            |
| यक्षते                                  | Dimone                 | •••       |        | 1             |
| यक्यत<br>यक्डितं                        | Laurned                |           |        | 73            |
|                                         | The mand               | •••       |        | 12            |
| • • •                                   | The word the state     |           |        | <b>9</b> 2, 9 |
| पदं <i>।₁</i><br>                       | Superior               | 94,95     | ,110,1 | 19,12         |
| <b>परं</b>                              | The other superior     | ` <b></b> | 76,1   | 19,13         |
| <b>चरः</b>                              | Best                   |           |        | 12            |
| परमं                                    | In the highest         |           |        | 10            |
| चरचे                                    | mk 4 himbont goal      |           |        | 18            |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | The highest place      | 21.       | •••    | 1             |
| प्रदर्भ पद                              | Supreme happiness      | مام       |        | . 1           |
| बरनं दुर्ल                              |                        | ,         |        | , 1           |
| acts .                                  | Higher                 |           |        | 119,          |
| WET!                                    | Supreme                | - 444     |        |               |

### (-19.)

| English meanin       | FGF, - |          | Page.    |
|----------------------|--------|----------|----------|
| Outside forms        |        |          | 131      |
| Out-going            |        | •••      | 132      |
| Going outwards       |        | •••      | 130      |
| The abode of the Sur | oreme  | •••      | 108      |
| Be served by them    |        |          | 54       |
| Go round and round   |        | •••      | 74       |
| As if fully seen     | •••    |          | 176      |
| In the hills         |        | •••      | 148      |
| Cattle               | •••    | •••      | 23       |
| Look                 | ***    | •••      | 11       |
| Sees                 | •••    |          | 9, 145   |
| Sees any one         |        |          | 180      |
| Seeing               | •••    | •••      | 149      |
| Thou seest           |        | •••      | 91       |
| The shore the end    |        |          | 6,117    |
| The noose            | •••    |          | 133      |
| Father               | •••    | •••      | 7        |
| Thirst               | •••    | •••      | 23       |
| Both drinkers        | •••    | •••      | 107      |
| Drunk water          | •••    |          | 5.       |
| Again and again      | •••    | •••      | 5.<br>76 |
| Sons and grand sons  | •••    | •        | 49       |
| City                 | •••    | •••      | 151      |
| From before          | •••    | •••      | 39       |
| Before               | •••    | •••      |          |
| Before               | •••    | •••      | 21       |
| The ancient          | •••    | •••      | 45       |
| Ancient              | •••    | , •••    | 88       |
| The Purusha          | ···    | 400      | 97       |
| รักร ซ กากอกร        | 120, 1 | 47, 160, | 189      |

| Words.                   | ENGLISH REASING.       |       | P     | ige,    |
|--------------------------|------------------------|-------|-------|---------|
| 40t                      | ▲ man                  | •••   | ***   | 66      |
| 3144                     | Of the person          | •••   | •••   | 15      |
| प्रयोगात                 | Than the Purusha       | •••   |       | 120     |
| 3¥                       | The prior ones         | •••   |       | 138     |
| प्रवेश                   | Separate               | •••,  | 149   | ),177   |
| प्रकाशवे                 | shines forth           | •••   | •••   | 121     |
| अग्रहण                   | The reins              | •••   | •••   | 111     |
| अंशानम्                  | Knowing                | •••   | 2     | ٠.      |
| प्रशासिन                 | . By knowledge         | •••   | •••   | 10      |
| त्रकोदाः                 | . Thrown off           | •••   | •••   | 3(      |
| #fa                      | . For each             | •••   | •••   | ľ       |
| प्रतीतः                  | . Assured in mind      | •••   | 1     | 9, 2    |
| प्रकि-भावि               | . Appears              | •••   | •••   | 71      |
| प्रतिष्ठाच               | Sapport                | •••   | 28, 8 |         |
| व्रतीचे                  | . Expectations         | •••   | •••   | 1       |
| प्रवसं                   | . First                | •••   | •••   | 2       |
| प्रथमः .                 | First                  | •••   | •••   |         |
| प्रत्यम .                | Down                   |       | . ••• | 15      |
|                          | The Pratyagâtma, the   | Sub-  |       |         |
| jective                  | Self                   | •••   | •••   | 13      |
| प्रशास्त्र .             | Uttered again, repeate | ≽d    | •••   | 3       |
|                          | Enter                  | •••   | •••   | 15      |
| अ-व्राप्ट -              | Tell                   | •••   | •••   | -       |
| ं त्रभवाष्यवी .          | Origination and destre | etion | •••   | 18      |
| प्रशिक्षणी .             | Are cut asunder        | •••   | •••   | Įį      |
| 3.3                      | Acting carelessly      | •••   | •••   | 1       |
| agree 6                  | Is fully liberated     | •••   | •••   | fl<br>i |
| प्रमुख                   | Freed fully            | •••   | •••   | 4       |
| वित्रावाम्<br>वित्रावाम् | Plearaures             | ***   | •••   | !       |

| English MEANING     | š.         | ı        | ion             |
|---------------------|------------|----------|-----------------|
| Full of devotion    |            | •••      | 129             |
| Studying many Veda  | s or scien | 1ces     | 102             |
| Proclaim            | •          | ***      | 41              |
| I shall tell        | •••        | •••      | 158             |
| Enters              | •••        | •••      | 13              |
| Entering            | •••        | •••      | 189             |
| Entered             | ***        | •••      | 162             |
| Entered             | •••        |          | 108             |
| Should draw out     | •••        |          | 189             |
| Having separated or | known b    | y        |                 |
|                     | ***        | • •••    | 90              |
| By the grace        | •••        | •••      | 100             |
| Questioner          | •••        |          | 88              |
| Before.             | •••        | •••      | 174             |
| The wise            | •••        | •••      | 128             |
| With the Prâna      | ***        | •••      | 140             |
| In the Prana        |            | •••      | 172             |
| Do ask for          | •••        | •••      | 133             |
| Ask thou            | •••        |          | 53              |
| To obtain           | •••        |          | 183             |
| Having approached   | •••        | 124      | , 158           |
| Is obtained         | •••        |          | 84              |
| Delightful          |            |          | 70              |
| The pleasures       |            | •••      | 89              |
| Pleased             | •••        | •••      | - 82            |
| About the dead      | •••        | •••      | 42              |
| Pleasant            | •••        | <br>es a | 7, 69,          |
| The pleasant        | b.,        | <b>₩</b> |                 |
| O dearest           | .14        | •••      | 69<br><b>83</b> |
|                     | ***        | •••      | 03              |

| WORDS.           |         | English meaning.      |         | PAGE          |
|------------------|---------|-----------------------|---------|---------------|
| भी <b>क</b>      | •••     | Taught                | •••     | 79            |
| 'मोह्ना          |         | declared              | •••     | 82            |
| मोकाच्           | •••     | . Spoken              | •••     | 190           |
| मोस्रो           |         | Spoken                | •••     | 79            |
| बसूर्य           | •••     | Became                | •••     | 162           |
| वदिः             | •••     | Out or without        | •••     | 162           |
| बहुब:            | •••     | Many                  | •••     | 70, 72, 77    |
| 'बहुचा           | •••     | <b>Manifold</b>       | •••     | 79, 165       |
| बहूगां           | •••     | Of many               | •••     | 9, 166        |
| बहुना            | •••     | By much               | •••     | 103           |
| बहुभिः           | •••     | Many                  | •••     | 77            |
| बार्स '          | •••     | The child             | •••     | 75            |
| वासाः            |         | Childern              | •••     | 132           |
| बाह्यदावैः       |         | External impurities · | •••     | 164           |
| विवेति           | •••     | Is afraid             | •••     | 23            |
| <b>बुद्धिः</b>   | •••     | Buddhi                | •••     | 119, 182      |
| <b>बु</b> द्ष्या | •••     | By the Buddhi         | •••     | 122           |
| <b>3</b> 2:      | •••     | Than the Buddhi       | •••     | 119           |
| श्वरत            | •••     | The great             | •••     | 155           |
| बोद्धुं          | •••     | To understand         | •••     | 174           |
| स्रवीणि          | •••     | I tell                | •••     | 27            |
| ब्रुवि           | •••     | Say                   | •••     | 64            |
| NE               | •••     | The Brahman           | 94,106  | 3,109,158,160 |
| . प्रस्पर्वेष    | •••     | The vow of celibacy   | •       | 93            |
| ं प्रस्थवं       | •••     | The Brahma-born and   |         |               |
| - ब्रह्म विदः    | •••     | The knowers of Brahn  |         | 108           |
| प्रयुक्ती है। प  | द्यीयवे | Is magnified in the w | orld of | AACAN MARAN   |
| Brah             | ma      | * *                   | •••     | 95,128        |
| ग्रम-वंबवि       | i ,     | Brahma-session        | •••     | 129           |

| English meaning.         | •       | • •     | PAGE.   |
|--------------------------|---------|---------|---------|
| Brahmana                 | •••     | •••     | 13      |
| Reach                    | •••     | · · · · | 26      |
| From awe                 | •••     | •••     | 173     |
| Are Thir                 | •••     | •••     | 106     |
| Will be                  | •••     |         | 21, 32  |
| Is                       |         | 113,1   | 14,115, |
| Become                   | •••     | •••     | 188     |
| Than the future          | •••     | •••     | 91      |
| Shine forth              | •••     | 1       | 68,169  |
| Lasting                  | •••     | •••     | 55      |
| By (His) light           | •••     | •••     | 169     |
| The world                | •••     | •••     | 162     |
| Of Past and Future       | •••     | •••     | 137     |
| Past                     | •••     | •••     | . 91    |
| With the elements        | •••     | 1       | 39,141  |
| Of earth                 | •••     | •••     | 49      |
| Again                    | •••     | •••     | 32,116  |
| The enjoyer              | •••     | •••     | 112     |
| Sink                     | •••     | •••     | 70      |
| Another than myself      | •••     |         | 101     |
| By me given              | •••     | •••     | . 54    |
| Through my favor         | •••     | •••     | 21      |
| Doctrine                 | • • • • | •••     | 82      |
| Having known             | •••     | •••     | 89,102  |
| Who rejoices and rejoic  | es not  | •••     | 100     |
| Middle                   | •••     | •••     | 9       |
| In the middle            | •••     | •••     | 155     |
| In the midst of the self | ••• `   | •••     |         |
| The experiencer of the   | fruit   | •••     |         |

### ( 24 )

| Words.              | English meaning,          |            |        | PAGE.  |  |
|---------------------|---------------------------|------------|--------|--------|--|
| मनः`                | The Manas                 | •••        | 11     | 11,119 |  |
| ननः प्रवास्         | Who holds the reins of    |            |        |        |  |
| ममेषः               | Then the Manas            | ***        | •••    | 119    |  |
| मनवैः वर्त्व वर     | अपं Buddhi is higher than |            | •••    | 178    |  |
| पंत्रका             | By mind                   | 114,118,   | 145,18 | , -    |  |
| मनवीं               | In the Manas              | •••        |        | 123    |  |
| मनीविषः             | The wise                  | •••        | •••    | 112    |  |
| मञ्जूषंत्           | Man                       | •••        |        | 68     |  |
| मनुष्याः            | <b>M</b> en               | •••        | •••    | 71     |  |
| मनुष्ये             | Among men                 | •••        | •••    | 42     |  |
| बबुरवेणिः           | By the men                |            |        | 142    |  |
| मनुष्येः            | By men                    | •••        |        | 54     |  |
| पान्ता              | The dull                  | •••        | •••    | 69     |  |
| मम्बते              | Thinks                    | •••        | •••    | 98     |  |
| नवसे                | They think                | •••        | 16     | 7,182  |  |
| षम्पनानाः           | Considering               | •••        |        | 73     |  |
| मृत्यंचे            | Thou thinkest             | •••        |        | 51     |  |
| नचे                 | I think                   | •••        |        | 72,90  |  |
| नरवं                | Mortal                    | 12,60,90,1 | 57,18  | 6,187  |  |
| नरवंस्य ,           | Of the mortal             | •••        | •••    | 56     |  |
| नरर्वतीके           | In the mortal world       | •••        | •••    | 53     |  |
| परचं                | Death                     | •••        | 5      | 4,158  |  |
| महत् ः              | Great                     | •••        | •••    | 86     |  |
| महतः                | Than the Mahat            | •••        | 99     | ),119. |  |
| <b>पद्याः हार्द</b> | Beyond the Mahat          | •••        | •••    | 127    |  |
|                     | In the great              | - •••      | 64     | 4,123  |  |
| नवष्                | Wide                      | •••        | •••    | 49     |  |
| मध्यु मर्थ          | A great terror            | •••,       | •••    | 172    |  |
| नसर् 🔭              | To me                     | 104.       | •••    | 25     |  |

| English meaning          | g.,   |              | Page.         |
|--------------------------|-------|--------------|---------------|
| The great Souled         | •••   |              | 32            |
| Great                    | •••   | •••          | 178           |
| Great                    | ***   | 7            | 01,136        |
| In a mighty land         | ,•••  |              | 51            |
| The greatness            | •••   | •••          | 100           |
| Greater                  | •••   | . •••        | 99            |
| Towards me               | •••   | •••          | 19            |
| Thou shouldst not ask    | •••   | •••          | 54            |
| Thinking                 | •••   | •••          | 7 <b>6</b> ,  |
| Dies                     |       | •••          | 96            |
| The creature is liberate | d ′   | •••          | 179           |
| Covering                 |       | •••          | 189           |
| Of the sage              |       | •••          | 150           |
| Deluded                  | •••   | •••          | 75            |
| Fools                    | •••   | •••          | 74            |
| To the head              | •••   | •••          | 188           |
| To death                 | •••   | 14           | 5,1 <b>46</b> |
| Death                    |       |              |               |
| Yama                     | •••   | •••          | 106           |
| The death ropes          | •••   | •••          | 190           |
| Told by Death            | •••   | •••          | 39            |
| Mouth of Death           | •••   | •••          | 128           |
| Of death                 | •••   |              | 2,127         |
| To Mrityu                | • • • | 132,14       |               |
| Of understanding         | •••   | •••          | 8             |
| The wise man             | •••   | •••          | 15            |
| Couplings                | •••   | ,` •••       | 128           |
| Rejoices                 | •••   | •••          | 134           |
| -                        | *** , | <b>24</b> ,3 | 9,96          |
| What causes rejoicing    | •••   | •••          | 90            |

| Words.                                  | English meaning        | PAGE   |        |       |
|-----------------------------------------|------------------------|--------|--------|-------|
| चंor चं                                 | Whom or him            | •••    | •••    | 179   |
| भंदा or बर्द                            | Which or that          | ***    | •••    | 109   |
| के चत्र विद्वा                          | Who know this          | •••    | ` •••  | 172   |
| वंचीत                                   | Should merge           |        | 122    | 2,123 |
| ्यम्                                    | Where                  | •••    | •••    | 106   |
| क्षा                                    | How                    | •••    | •••    | 16    |
| यथा भारते                               | As in waters           | •••    | •••    | 176   |
| ववा चदकं                                | As water               | •••    | •••    | 149   |
| वया वर्ष                                | According to karma     |        | •••    | 159   |
| वया मृतम्                               | According to their kno | wledge | •••    | 159   |
| वया जुत्य                               | As in dream            |        | •••    | 176   |
| <b>~</b>                                | As it had been told    |        |        | 30    |
| • •                                     | When                   | •••    | 18     | 1,186 |
| वदा<br>यन्ति                            | Go                     | •••    | •••    | 13?   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | Whom                   | •••    | •••    | 103   |
| वष्                                     | From which             | •••    | •••    | 116   |
| वस्तात्                                 | Whose                  | •••    | •••    | 156   |
| वस्य<br>वाति                            | He goes                |        | •••    | 100   |
| ****                                    | As long as             | •••    | •••    | 50    |
| वावत्                                   | So long                | •••    |        | 58    |
| षाबद्                                   | Joined.                | •••    |        | 114   |
| दुक्तेन                                 | Which                  | •••    | •••    | 186   |
| च<br>श्रामाधिमनेन                       | By means of Yoga       | •••    | •••    | 88    |
| वानाध्यमण्य<br>वेशविधिं                 | Yoga-practice          | •••    | •••    | 190   |
|                                         |                        | •••    | ***    | 69    |
| वेशनवेशात् or प                         | Womb                   | •••    |        | 5     |
| क्षेतिं                                 |                        |        | •••    | 6     |
| <b>र्</b> डि                            | Play The chariot       | ***    | •••    | 11    |
| ्रचे<br>देविने                          | The seated in the ch   | ariot  | ,, ••• | IJ    |

# ( 27 )

| Enclish meaning           |           |      | PAGE.  |
|---------------------------|-----------|------|--------|
| Taste                     |           |      | 134    |
| Nights                    | •••       |      | 17,21  |
| Women                     | 400       | •••  | 53     |
| Form                      | •••       |      | 134    |
| His form                  | •••       |      | 180    |
| In each form              |           | •••  | 162    |
| For every form, its count | er-form   | •••  | 162    |
| We shall obtain           | •••       |      | 58     |
| Finder                    | •••       | •••  | 78     |
| Having obtained           | •••       | •••  | 90,190 |
| To be found; obtained; o  | btainable |      | 02,103 |
| Obtained                  | •••       | •••  | 54     |
| Is contaminated           | •••       | •••  | 163    |
| $\mathbf{W}$ orld         | •••       |      | 76     |
| The worlds                | •••       | •••  | 5,161  |
| The world beginning       | •••       | •••  | 29     |
| Reaching the world        | •••       | •••  | 28     |
| World                     | •••       | •••  | 23     |
| The speaker               | •••       |      | 47,77  |
| Arose                     |           |      | 141    |
| Thunder-bolt raised       | •••       |      | 172    |
| Dwelling                  | •••       |      | 73     |
| Say thou                  | •••       | •••  | 91     |
| Say                       | •••       | 92,1 | 08,125 |
| Colour                    | •••       | •••  | 61     |
| To be chosen              | •••       | •••  | 59     |
| Dwelling in the Devas     | •••       | •••  | 153    |
| Among the boons           | •••       | •••  | 43     |
| Boons, the elect          | •••       | •••  | 18,124 |

.

| WORDS.          | English meaning.          |      | .1    | AGE,   |
|-----------------|---------------------------|------|-------|--------|
| वरेष            | By the boon               | •••  | ٠ دره | 26     |
| पर्छ            | Control                   | •••, | •••   | 76     |
| वद्यीः          | The controller            | •••  | •••   | 165    |
| ब्रह्मांपि      | Manageable                |      |       | 114    |
| wgf             | Vasu who makes all to dwe | ll   | •••   | 153    |
| च्चत्वत् or चत् | बार् Injured, killed      | •••  | •••   | 130    |
| ब्रह्मवि        | He walks                  | •••  | ***   | 100    |
| <b>पाक्</b>     | The speech                | •••  | •••   | 122    |
| वासवयः          | Vajasravasa, Uddalaka     | •••  | ***   | 2      |
| बाममं           | The dwarf                 | •••  | •••   | 156    |
| #1#I:           | Chariots                  | •••  | •••   | 57     |
| च्यापदाः        | The all-pervading         | •••  | •••   | 179    |
| विविकित्यतं     | Doubtful                  | •••  | •••   | 45,41  |
| विविक्तिश्वा    | Doubt                     |      | •••   | 41     |
| विविक्तिस्पन्ति | Make enquiry              | •••  | •••   | 63     |
| विवागतः         | The knowing               | •••  | •••   | 150    |
| विवागति         | Knows, perceives          |      | •••   | 134    |
| विकामीयां       | Can I know                | •••  | •••   | 168    |
| विद्युप्तते     | Wishes to protect         | •••  | •••   | 137    |
| विद्यानवान्     | Having understanding      | •••  | 1.    | 16,114 |
| विद्यान-वार्याः | Intelligence-driver       |      | •••   | 116    |
| विततस्य         | All-pervading             | •••  | •••   | 132    |
| बीत-भन्पुः      | Free from anger           | •••  | •••   | 19,29  |
| चीतयोकः         | Free fron sorrow          | •••  | •••   | 99     |
| विश्वं          | Wealth                    | •••  | •••   | 51,58  |
| विसेव           | By wealth                 | •••  | •••   | 58     |
| विश्वनवी        | Leading to wealth         | •••  | •••   | 7(     |
| विस्तेष्टिन     | By the delusion of wealth | •••  | •••   | 71     |
| fee             | **                        | ***  | •••   | 19     |

## ( 29 )

| Encysh meaning           | ,       |           | PAGE. |
|--------------------------|---------|-----------|-------|
| Fulfils the desires      | •••     | •••       | 166   |
| Having known             | •••     | •••       | 133   |
| Know thou                | •••     | 2         | 8,111 |
| The knowledge            | •••     |           | 3,190 |
| Wisdom-desirer           | •••     | •••       | 72    |
| Wisdom                   |         | •••       | 76    |
| Should know              |         | •••       | 189   |
| I may know               |         | •••       | 43    |
| The wise                 | •••     | •         | 39    |
| Spreads out in different | directi | ons       | 149   |
| Opposite                 |         | •••       | 71    |
| The wise                 |         | •••       | 96    |
| Reveals                  |         |           | 103   |
| Open                     |         | •••       | 90    |
| Is it lighted            | •••     | 16        | 8,169 |
| All pervading            |         |           | 101   |
| And freed                |         |           | 151   |
| Being freed              |         |           | 156   |
| Free from activity       | •••     | •••       | 191   |
| Separates, distinguishes | ***     |           | 68°   |
| The objects              |         |           | 112   |
| Different directions     |         |           | 71    |
| Diverse                  | •••     |           | 188   |
| Being torn away          | •••     | •••       | 156   |
| From one who says        |         | •••       | 183   |
| Destroys                 | •••     | •••       | 15    |
| I choose                 | •••     | •••       | 20.26 |
| Chooses                  | •••     | <br>67    | 64,69 |
| Choose                   |         | 18,41,45, |       |

### ( 80 )

| Words.            |                | English mraning.           | PAGE  |       |       |
|-------------------|----------------|----------------------------|-------|-------|-------|
| <b>वृत्र</b> वे   | •••            | Prays                      | •••   | •••   | 10    |
| रष्ट              | •••            | Rained                     | ,     | •••   | 148   |
| वेद               | •••            | Knows                      | •••   | • 1   | 10    |
| वैदिषत्           | •••            | Dwelling in Vedi or Ear    | th    | •••   | 15    |
| वैद्धानरः         | •••            | Fire                       | •••   | •••   | 13    |
| श्योगसत्          |                | Existing in space          |       | •••   | 15    |
| विष्टुरयुः        |                | Beyond death               | ,     | •••,4 | 19    |
| शकेमहि (          | r <b>यके</b> म | May we be able             | •••   | •••   | 110   |
| श्चवयः            | •• .           | Is able                    | •••   | •••   | 18    |
| <b>बतायुषः</b>    |                | Centenarian                | •••   | •••   | • 49  |
| श्रद्धान्         |                | Sounds                     | •••   | •••   | 13    |
| श्रयानः           | •••            | Lying down                 | •••   | •••   | 10    |
| व्यविता           | •••            | Will sleep                 | •••   | •••   | 2     |
| ग्रदः             |                | Autumns                    |       |       | 5     |
| धरीरत्वा          | <b>*</b> ′     | In order to have a body    |       | •••   | 15    |
| ग्ररीरस्य         | विस्तरः        | . The falling asunder of b | ody   | •••   | 17    |
| श्ररीरस्य         |                | Of the dweller in the bo   | dy    |       | 15    |
| <b>ग्र</b> रीरात् |                | From body                  |       | •••   | 18    |
| ग्ररीरे           |                | The body                   |       | •••   | 9     |
| <b>श</b> री रेषु  |                | In the bodies              | •••   |       | 10    |
| माजः              |                | Branches                   | •••   | •••   | 17    |
| धान्त-संव         | : 75           | Calm of thought            | •••   |       | 1     |
| क्या नितं         | •••            | Peace                      | •••   | •••   | 13,3  |
| ब्रान्तिः         |                | Peace                      | •••   | •••   | 16    |
| द्याणी आ          | लिन            | In the Atma of Peace       |       | •••   | 12    |
| शास्त्रतः         |                | Eternal                    | •••   |       | 9     |
| वादवती            |                | Eternal                    | •••   |       | 16    |
| 2377              | ***            | Brilliant                  | • • • | 1     | 60,19 |
| क्षां पर          | •••            | Dwelling in the Pure       | ***   |       | 15    |
|                   |                |                            |       |       |       |

## ( 31 )

| Enq-ish meaning.        |      |     | Page.  |
|-------------------------|------|-----|--------|
| Pure                    |      |     | 150    |
| Even hearing            |      |     | 77     |
| A treasure              |      | •.• | 84     |
| Passed over sorrow      | •••  | :   | 23.39  |
| Sorrow                  | •••  | ••• | 89     |
| Grieves                 | •••  |     | 102    |
| To the faithful         | •••  | ••• | 25     |
| Faith                   |      | ••• | 4      |
| For the sake of hearing | •••  | ••• | 77     |
| At the time of sraddha  |      |     | 129    |
| Repeats                 | •••  |     | 129    |
| Contained               | •••  | 16  | 31,186 |
| Having heard            | •••  | 8   | 39,128 |
| The good                | •••  |     | 66,68  |
| Good                    |      | ••• | 67     |
| Best                    | •••  |     | 95     |
| To-morrow               | •••  | 5   | 5,148  |
| A ttains                | •••  | ••• | 186    |
| Corn                    | •••  |     | 12     |
| Well                    |      | ••• | 67     |
| About the next world    |      |     | 63.74  |
| Charioteer              | •••  | ••• | 111    |
| Of the charioteer       | •••  |     | 113    |
| Bind                    | •••  | ••• | 66     |
| Of good deeds           |      |     | 107    |
| Peacefully              | •••  | ••• | 21.    |
| Eternal happiness       | •••  | ••• | 165    |
| Well-understaad         | 411  | ••• | 45,47  |
| Easy to be known        | **** | ••• | 79     |

| Fords.           |        | ENGLISH MENTING.             |         | ,   | Page,          |
|------------------|--------|------------------------------|---------|-----|----------------|
| वानाव            | ***    | Full understanding           | •••     | ••• | 83             |
| (Vai             | •••    | Righteousness                | *       | ••• | 15             |
| eñ 3             |        | When asleep                  | •••     | ••• | 160            |
| ins:             |        | Well-guarded                 | •••     | ••• | 141            |
| हेमगा:           |        | Good-hearted                 |         | ••• | 19             |
| rá:              | •••    | The sun                      | •••     | 1   | <b>43</b> ,163 |
| <b>हरनवा</b>     | •••    | Subtle                       | •••     | ••• | 122            |
| <b>हरन्द्</b> शि | मा     | By the subtle-seers          |         |     | 122            |
| EF               | •••    | Garland, the neck-lace       | ···· .  | ••• | 33,70          |
| Est.             | •••    | Let go                       |         | ••• | 46             |
| lg:              | •••    | Bridge                       | •••     | ••• | 109            |
| स्रोप            |        | Praise                       | •••     | ••• | 86             |
| स्वार्ड          | •••    | Immoveable                   | •••     | ••• | 159            |
| स्वराष्          | •••    | Steady (unmoved)             | •••     |     | 182            |
| स्पर्धान         | •••    | Touches                      | •••     | ••• | 134            |
| स्ववं            |        | Themselves                   |         | ••• | 73             |
| (बावरम्:         |        | Swayambhu, self-born,        |         | ••• | 130            |
| वंगवं -          |        | Possessions                  | •••     | ••• | 15             |
| संबंधि           |        | Concisely                    | •••     |     | · 93           |
| वंचिष            |        | Union                        |         | ••• | 35             |
| वंपार <b>पदा</b> | 1      | Fully embraced it            | •••     | ••• | ` 8 <b>9</b>   |
| वंभवति           |        | Is-born                      | •••     | ••• | 140            |
| संविष्ठति        |        | Enters                       | •••     | ••• | 140            |
| <b>चंच</b> ारं   |        | The transmigratory circle    | •••     | ••• | 115            |
| •                |        | He                           | •••     | ••• | 106            |
| क्यूर्वाः        | •••    | With musical iustruments     | •••     | ••• | 53             |
| क्रक प्रति       | •      | True resolve                 | •••     | ••• | 8              |
| Metric a         | थि पदा | ब कास्त्र Over Buddhi is the | Mahanat | ma  | , 178          |
| -                |        | Good horses                  | 1000    | ••• | 110            |

| Erolish meaning.           |       | P       | AGE.      |
|----------------------------|-------|---------|-----------|
| Always                     | 113   | ,114,11 | 5,189     |
| The house of Brahman       | •••   | •••     | 90        |
| The ancient                |       | 128     | 3,171     |
| Being                      | •••   |         | 4         |
| Seated                     | •••   | ٠ ٦     | 189       |
| Balanced mind              | •••   |         | 116       |
| Fully understanding        | • • • | •••     | 68        |
| With chariots              | •••   |         | 53        |
| All                        | • • • | 56,16   | 9,172     |
| Every where                | •••   | •••     | 100       |
| The Inner self of all cres | tures | 95,16   | 2,165     |
| All-wealth                 | •••   |         | 2         |
| All                        | •••   | •••     | <b>53</b> |
| All                        | •••   | 9       | 2,161     |
| Of all the senses          | •••   | •••     | 56        |
| In all beings              | •••   | •••     | 121       |
| He may be                  | •••   | •••     | 19        |
| Heaven-world-dwellers      |       | •••     | 25        |
| In the heaven world        | •••   | •••     | 24,40     |
| In the heaven              | •••   | •••     | 23        |
| Heavenly                   | •••   | •••     | 27        |
| Heavenly                   | •••   | •••     | 40        |
| Dream-end                  |       | •••     | 135       |
| Thyself                    | •••   | •••     | 49        |
| Prosperity                 | •••   | •••     | 17        |
| Own                        | •••   |         | 103       |
| From self                  | •••   | •••     | 189       |
| Else                       |       | •••     | 9         |
| Swan                       |       | •••     | 153       |

| Words           | <b>.</b> | English meanipgi          | PAGE  |       |       |
|-----------------|----------|---------------------------|-------|-------|-------|
| इतं             | <b></b>  | Killed                    | ••• , | •••   | 98    |
| इतः             | •••      | The killed                | *** ' | •••   | 98    |
| इन्त            |          | Well then                 | •••   | •••   | 158   |
| इन्सर           |          | The killer                | •••   | •••   | 98    |
| इन्तुं व        | • • • •  | To kill                   |       | •••   | 98    |
| इन्दर्व         | •••      | Is killed                 | •••   | •••   | 97    |
| इञ्चलाने        | •••      | Being killed              | •••   |       | 97    |
| इवास्           | •••      | Horses                    | •••   | •••   | 112   |
| <b>I</b> TC     | ***      | Fetch                     | •••   | •••   | 13    |
| हुव गोव         | <b></b>  | Joy and sorrow            | •••   | ***   | 89    |
| इविष्मद्        | भः       | The offerers of oblations | •••   | •••   | 142   |
| इस्ति           |          | Elephants .               | •••   |       | 49    |
| <b>विरक्ष्य</b> | •••      | Gold                      | •••   | •••   | 49    |
| श्रीयते         |          | Misses                    | •••   | *** / | 67    |
| -               | •••      | Of the heart              |       | 18    | 7,188 |
| हिंचे           |          | In the heart              |       | •••   | 189   |
| <b>इ</b> दि     |          | In the heart              | •••   | •••   | 186   |
| श्रोता          |          | The sacrifice             | •••   | •••   | 153   |







